2324



কেশবচন্দ্র



LNA AVINTO

2)5.6



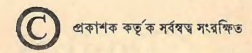


## Comare

মণি বাগচি

জিজ্ঞাসা। কলিকাতা

231/10



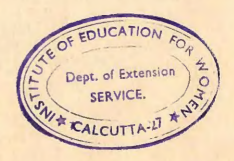
প্রচ্ছদ গ্রী স্থবীর দেন নামপত্রে কেশবচন্দ্রের সমাধিস্তম্ভ

প্রকাশক শ্রীশ্রীশকুমার কুণ্ড জিজ্ঞাসা । ১০৩এ রাসবিহারী আাভিনিউ । কলিকাতা-২৯ ও ৩৩ কলেজ রো । কলিকাতা-৯ মূলাকর শ্রীইন্দ্রজিং পোদার শ্রীগোপাল প্রেস । ১২১ রাজা দীনেক্র খ্রীট । কলিকাতা-৪



COMARI

"ঈশ্বরাদিষ্ট জীবন জীবন্ত সত্য প্রকাশ করে।"



"Never again England heard from the East a voice like that of Keshub Chunder Sen. Here was a voice of rare power, eloquence and charm."

-Rev. J. Eastline Carpenter



VICE-PRESIDENT
INDIA
NEW DELHI
December 4, 1959.

Dear Shri Moni Bagchee,

Thank you for your letter of the 2nd inst.

The concept of Secular State does not mean that we should gipe up religions and run after comfort and security. It means that we should treat impartially all religions and emphasise their points of agreement. Shri Keshubchandra Sen did this important work years ago.

Yours sincerely,

rable

(S. Radhakrishnan)

Shri Moni Bagchee, Author & Journalist, 4/2B, Rajendra Lal Street, Calcutta.6. "To be great is to be misunderstood"—এমার্সনের এই কথাটি কেশবচন্দ্র সম্পর্কে যতথানি সত্য, উনিশ শতকের আর কোনো বরণীয় বাঙালি যুগনায়কের পক্ষে বোধহয় ততথানি সত্য নয়। তাঁহার নিকট হইতে আমরা অনেক বেশি পাইয়াছি বলিয়াই কি তাঁহাকে আমরা ভুল ব্রিয়াছি? স্বতন্ত্র জীবনাহভূতি লইয়া আত্মপ্রকাশ করিয়াছিলেন কেশবচন্দ্র। সমধ্রের বার্তাবহ তিনি। তাঁহার বহুমুখী প্রতিভা দ্বারা তিনি শুধু একটি নববুগই স্পষ্টি করিয়া যান নাই, জাতির চিত্তলোক পর্যন্ত উদ্ভাসিত করিয়া গিয়াছেন চিরকালের মতন। স্বাধীনতা ও মানবতা—এই তুইটি মহৎ আদর্শের অমূল্য সম্পদ ব্রন্ধান্দ কেশবচন্দ্র তাঁহার জাতির হাতে তুলিয়া দিয়া গিয়াছেন। এই গ্রন্থে সেই ইতিহাস কিছুটা বলিবার চেষ্টা করিয়াছি।

৪।২বি রাজেন্সলাল ষ্ট্রীট

কলিকাতা-৬ ১৯৬•

মণি বাগচি

## ॥ উৎসর্গ ॥

"Young Bengal, this is for you."

—Keshubchandra in 1860.

## ॥ মণি বাগচির অক্যান্ত বই ॥

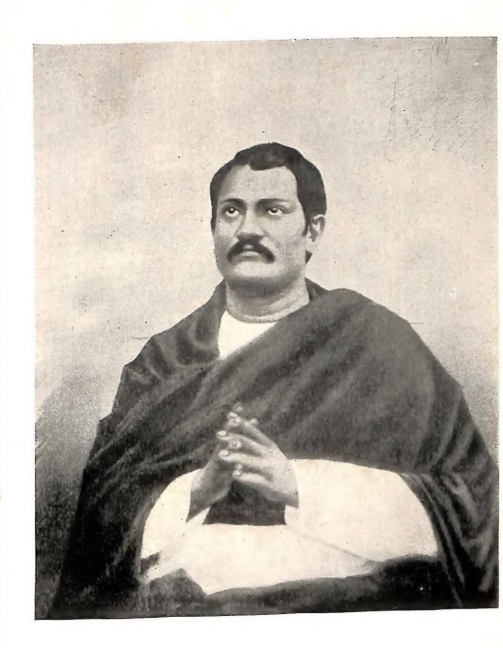
বিজয়য়য়য় গোসামী
মৃত্যাফা কামাল পাশা
সর্বাধিনায়ক স্থভাষচল্র
ছোটদের বার্ণার্ড শ
ছোটদের অরবিন্দ
ছোটদের বিবেকানন্দ
ছোটদের গোতমবৃদ্ধ
মহাচীনে শ্রীনেহরু
বাংলা সাহিত্যের পরিচয়
কাজলরেধা
লীলা-কঙ্ক

নিবেদিতা
নিবেদিতা
নিবেদিতা
নিবেদিতা
গৌতম বৃদ্ধ
পিপাহীযুদ্ধের ইতিহাস
সিপাহী বিজ্ঞাহ
বৈজ্ঞানিক জগদীশচন্দ্র
আমাদের বিভাসাগর
কমন করে স্বাধীন হলাম
আমেরিকায় স্বামী বিরেকানক্ষ
নানাসাহেব
রামমোহন
বিভাসাগর
মাইকেল

মহর্ষি দেবেজনাথ

SISTER NIVEDITA OUR BUDDHA

॥ পরবর্তী বই ॥ শিশিরকুমার ও বাংলা থিয়েটার র বি র আ লো





## । এক ।।

কলিকাতা টাউন হল। ১৮৮৩, ২০শে জামুয়ারি। শনিবার।

এক সৌমাদর্শন বাঙালি বক্তৃতা করিতেছেন। প্রতি বৎসরই তিনি এই সময় টাউন হলে বক্তৃতা করিয়া থাকেন। সে বক্তৃতা শুনিবার জন্স শহরের যত শিক্ষিত লোক ভীড় করিয়া আসেন, আর আসেন উচ্চপদস্থ ইংরেজ রাজপুরুবেরা। লাটসাহেব পর্যন্ত বাদ যান না। আজ বহু বংসর যাবং তাঁহারা এই বাংসরিক ভাষণ শুনিতে অভ্যন্ত ইইয়াছেন—বংসরান্তে এমন দিনে তাঁহারা এখানে আসিয়া সমবেত হন, তারপর স্তর্কচিত্তে বসিয়া মন্ত্রমুগ্ধের মতন সেই বক্তৃতা তাঁহারা শোনেন। অত্যন্ত আকর্ষণীয় ছিল আজিকার বক্তৃতা। বক্তৃতা নয়—বাগ্-বিভূতি। সে বাগ্-বৈদগ্ধা শোতাদের বিশ্বিত করিত, তাহাদের সমস্ত সন্তাকে আলোড়িত করিত। বিত্যংপ্রবাহ খেলিয়া যাইত বক্তার উচ্চারিত প্রতিটি কথায়। গম্ গম্ করিত সমস্ত টাউন হলের ভিতরটি। উদাত্ত সেই কণ্ঠশ্বর মুহুর্তমধ্যেই শ্রোতাকে প্রবৃদ্ধ করিয়া তোলে।

আজকার বক্তৃতার বিষয়—''যুরোপের নিকট এশিয়ার বাণী।"

টাউন হলে তিল ধারণের স্থান নাই। অন্যান্য বংসর অপেক্ষা আজ
দর্শক সমাগম অনেক বেশি—সারা শহর ফেন একেবারে ভাঙিয়া পড়িয়াছে।
ইংরেজ, বৌদ্ধ, মুসলমান, হিন্দু, বাঙালি, অবাঙালি পাশাপাশি বসিয়া
বক্তা শুনিতেছে। বক্তৃতা বেমন স্থানীর্ঘ, তেমনি ওজন্বী। যেমন শিক্ষাপ্রদ তেমনি দেশপ্রেম ও মানবপ্রেমের দ্বারা তাহার প্রত্যেকটি শব্দ অনুপ্রাণিত। কমনীর কান্তি ও মধ্যাক স্থের তার তেজামর সেই বক্তার মুখের এক একটি কথার ভিতর দিয়া দেন একটি বিরাট আদর্শ ও বিশ্বপ্রীতির ভাব বাশ্বর রূপ লইরা কূটিয়া উঠিতেছে। এমন বিশুর ইংরেজি, এমন অনর্গন বাক্যস্রোত, শহরে পূর্বে কেহ দেখে নাই, শোনে নাই। বক্তা বলিতেছেন আর সমবেত শ্রোত্মগুলী ক্রনিঃখাসে শুনিতেছে:

"র্রোপ যে কল্যাণ করিয়াছে, যে সকল বাহা ও আভ্যন্তরিক উপকার করিয়াছে সে সবের জন্ত এশিয়ার মান্তম ক্তক্ত। এশিয়ার আমি পক্ষ সমর্থক সন্তান। এশিয়ার তঃখ আমার তঃখ, তাহার আমন আমার আমন। এই ওঠাধর এশিয়ার পক্ষ সমর্থন করিবে। বিশ্বস্ত অন্তরক্ত সেবক—অন্তরক্ত পুত্রের ন্তায় আমি আমার পিতৃভূমির সেবা করিব। এশিয়া কি প্রধান প্রধান ধ্বি মহাজনগণের জন্মভূমি নহে? পৃথিবীর পক্ষে কি এই ভূথও মান্তবের সর্বপ্রধান ও পবিত্র তীর্থহান নহে? বাহাদিগের পদতলে পৃথিবী পড়িয়া রহিয়াছে,—হাঁ, তাহারা এই এশিয়ার ভূমিতেই আবিভূত ও প্রাদিন্ধ হইয়াছেন। যে সকল ধর্ম লক্ষ লক্ষ মান্ত্র্যকে জীবন দিয়াছে, মুক্তিপথের সন্ধান দিয়াছে,—এই এশিয়াতেই তাহাদের সর্বপ্রথম অভ্যুদ্ম হইয়াছিল। আমার কাছে এশিয়ার ধূলি স্বর্ণ-রৌপ্য অপেক্ষা মূল্যবান। পৃথিবীতে যত ধর্মসম্প্রদায় আছে, এশিয়া তাহাদের আবাস হল। ইত্নী, গ্রিষ্টান, মুসলমান, হিন্দু, বৌদ্ধ—সকলেই এশিয়াকে সাধারণ গৃহ বলিয়া স্থীকার করেন। আমরা তাই ব্রোপকে বলি—এস, আমরা এক ঈশ্বর, এক সমাজ, এক সত্যে আবদ্ধ হই; সমন্ত মন্তন্য জাতিকে এক করিয়া ফেলি।"

এক ঈশ্বর, এক সমাজ, এক সত্য।

প্রত্যেকটি শ্রোতার চিত্তে এই কথার প্রতিধানি উঠিল।

জাতীয় সংকীর্ণতাকে অতিক্রম করিয়া কী উদার কী বিশ্বজ্ঞনীন এই চিন্তা! সতাই এমন বক্তৃতা, এমন অমৃতবর্ষী মধুর কণ্ঠ তাহারা কথনো শোনে নাই।

এই বক্তা কেশবচন্দ্র সেন। পরবর্তীকালে ইনিই ত্রন্ধানন্দ কেশবচন্দ্র।

উনবিংশ শতকের দিতীয়ার্ধের যে বাংলা, সেই বাংলার প্রাণ ছিলেন কেশবচন্দ্র সেন। জাতীয়তাবোধের বিজয়শভা 'স্থলভ সমাচার' ছিল তাহার হত্তে। সমাজ ও ধর্ম সংস্কারক, জাতীয়তাবাদের একনির্চ পূজারী, নারীপ্রগতির উদ্বোধক, জ্ঞান-বিভার প্রসারক, অসাধারণ বাগ্মী ও ধর্মপ্রবক্তা বলিয়া কেশবচন্দ্ৰ যে শুধু ভারতবর্ষেই স্বীকৃত হইয়াছিলেন তাহা নহে, ইংলণ্ডেও তাঁহার প্রতিষ্ঠা ও প্রতিপত্তির অন্ত ছিল না। সত্যামুরাগ ও তেজস্বিতার মূর্তবিগ্রহ কেশবচন্দ্র উনবিংশ শতকের নবজাগরণের ইতিহাসে একজন অসাধারণ মনস্বী পুরুষ। অভ্তক্মা ব্যক্তি। অনক্রসাধারণ তাঁহার ব্যক্তিত্ব। ইতিহাসের নবীন প্রেরণা কেশবচন্দ্র। বাংলার নবযৌবনের ললাটে তিনিই প্রথম রাজতিলক আঁকিয়া দিয়াছিলেন। নবজাগ্রত সমাজ-চেতনার তরদশীর্ষে যেদিন কেশবচন্দ্র প্রথম আবিভূতি হইয়াছিলেন সেইদিন হইতে পরবর্তী প্রায় ছই বুগের ইতিহাস, বলিতে গেলে, তাঁহাকে কেন্দ্র করিয়াই আবর্তিত হইয়াছিল। সেদিন তাঁহার অন্তিত্বে দেশ কাঁপিয়াছে। তাহার মহব সন্দর্শনে লোকে ধর্মপথে অগ্রসর হইয়াছে। সেই বিভা, সেই বৃদ্ধি, সেই প্রতিভা, দেই জান, দেই রূপ, সেই তেজ—বাঙালি একবারই দেখিয়াছিল।

সাধারণতঃ আমরা কেশবচন্দ্রকে একজন ধর্মপ্রবক্তা বলিয়া জানি। প্রাক্তপক্ষে তিনি ছিলেন একজন ধর্ম-বিপ্লবী এবং ধর্মসময়য়কারী এক প্রতিভাধর ব্যক্তি। দেইপানেই তাঁহার সত্যকার পরিচয়। তাঁহার জীবনেতিহাসে তাই আধ্যাত্মিকতা ও ধর্মপ্রচারে কেশবচন্দ্রের অসাধারণ ক্ষতিত্বের কণা সবিতারে বর্ণিত হইয়াছে। কিন্তু জাতীয় জীবনের অস্থান্ত কেরেও তাঁহার প্রতিভা ও দ্রদর্শিতা কি বিপুল পরিবর্তন আনিয়া দিয়াছিল এবং দেশের পরবর্তীকালের রাজনৈতিক জাগরণ ও সমাজ-বিপ্লবকে কিভাবে প্রভাবাদ্বিত করিয়াছিল, কেশব-মনীয়া আলোচনা প্রসঙ্গে তাহারও উল্লেখ অপরিহার্ম। উনিশ শতকের বাংলার সমাজ, সাহিত্য, ধর্ম, শিক্ষা, নীতি ও রাজনীতি—জাতির জীবনের এমন দিক নাই মাহা কেশবচন্দ্রের প্রতিভার স্পর্শে উদীপ্ত না হইয়াছে। বাংলার ঝটিকাতাড়িত আধ্যাত্মিক গগনে কেশবচন্দ্রের আবিভাব একটি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা। রামমোহন-দেবেন্দ্র-কেশবচন্দ্রের আবিভাব একটি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা। রামমোহন-দেবেন্দ্র-

নাথের সাধনাকে তিনিই একটি ঐতিহাসিক সম্পূর্ণতা দান করেন; নব-বিধানের ভিতর দিয়া তিনি যে নবশক্তির, যে নবীন আদর্শের উদ্বোধন क्रियाहित्न- जारात जार पर्य वाक्षानि अन्तर निया श्रर् करत नारे, वृष्ति দিয়া বিচার করে নাই। আচার্যের বেদীতে বসিয়া কেবশচক্র যেভাবে নব-বিধানের ব্যাখ্যা করিয়াছিলেন, আমরা তাহা সেদিন ব্ঝিতে চাতি নাই, তাই তাঁহার নববিধানকে পাচফুলের সাজি বলিয়া উপহাস করিয়াছি। কিন্তু সমগ্র মানবজাতির আত্মোন্নতি বিধানের দে অবার্থ ইন্ধিত সেদিন সেই নববিধানের মধ্যে ছিল, আজ কি তাহা ইতিহাসের কৃষ্টিপাথরে গাচাই হইয়া যায় নাই ? এক ঈশ্বর, এক সমাজ, এক সত্য—ছিয়াত্তর বৎসর পূবে উচ্চারিত এই কথা, আজ সভাজগতের প্রতিটি মান্তবের চিন্তায় বান্তব রূপ লইতে চলিয়াছে—ইহা দেখিয়া এবং জানিয়াও আমরা কি কেশব-মনীযা অন্ত্রণীলনে আর বিরত থাকিতে পারি ? কেশবজীবন বাস্তবিকই এক আশ্চর্য শান্ত্র; বেদ-বেদান্ত, বাইবেল, কোরান, গীতা, ভাগবৎ--সব্ই এই শান্তে সন্মিলিত হইরাছে। কালের প্রান্তর অতিক্রম করিয়া আজ তাই শোনা কার কেশবচক্রের ঘোষণার সেই ঝঙ্কার--এক ঈশ্বর, এক সমাজ, এক সত্য। উনবিংশ শতাব্দীর পৃথিবীতে আর কাহারো চেতনায় বা চিন্তায় বা কর্মে এই মহান আদর্শ রূপ লয় নাই। কেশবচন্দ্রের প্রকৃত মহত্ব এইখানেই। অগ্নিসাত এই মহাজীবনের কথাই আজ বলিব।

কেশবচন্দ্রের জীবন প্রার্থনার জীবন। তিনি মৃতিমান প্রার্থনা।
কেশবচন্দ্রের জীবন জলস্ত বিশ্বাসের জীবন। তিনি মৃতিমান বিশ্বাস।
কেশবচন্দ্রের জীবন একজন ঈশ্বর পিপাস্থর জীবন।—''তোমরা কি ধর্মের জন্ম, ঈশ্বরের জন্ম পাগল হইতে পারো না ?''—এই কথা একদিন আমরা কেশবচন্দ্রের মৃথ হইতেই শুনিয়াছি। সেদিন মনে করিয়াছি, ইহা বৃক্তি তাঁহার ভাববিলাস, অথবা হৃদয়ের বাজ্গীয় উচ্ছ্বাস। কিন্তু ঈশ্বর-চেতনায় উদ্বৃদ্ধ ও পরিশুদ্ধ সেই জীবনে উচ্ছ্বাস বা ভাবের যে বিন্দ্র্যাত্র স্থান ছিল না, ইহা সেদিন আমরা বৃক্তি নাই।

এক ঈশ্বর, এক ধর্ম, এক সমাজ।

ইহাই কেশবচন্দ্রের সমগ্র জীবনের সার কথা।

हेशहे जांशांत जीवरमंत्र मृल एव ववः वह एवरक जवलक्षम कित्राहि আমর। কেশ্ব-চরিতাফুশীলনে প্রবৃত্ত হুইব। বাংলার ন্ব্যুগের প্রথম মাতুষ রামমোহন। চরিত্রে মহুং এবং মহুয়ত্বে বৃহৎ রামমোহনই জাতির প্রাণ-দাতা। তিনিই জাতিকে নৃতন পথে চলিবার প্রেরণা দান করিতে পারিয়া-ছিলেন। সার্বভৌমিক ধর্মের আদর্শ তিনিই প্রথম প্রচার করেন। কেবল-মাত্র ধর্মের ক্ষেত্রেই নয়, রাজা রামমোহনের বিরাট জ্ঞান, ব্যক্তিও জাতীয় জীবনের অস্তান্ত ক্তেও নৃতন প্রাণস্ঞার ও প্রেরণা উদ্দীপ্ত করিয়াছিল। তারপর দেখা দিলেন মহর্ষি দেবেক্সনাথ ঠাকুর। লোকোত্তর মহামনীবী তিনি। মন ও মুধ ছিল তাঁহার এক। ভারতের শিক্ষা, দীক্ষা, এবং ধ্যান ধারণার মধোই তিনি রামমোহনের আদর্শকে ফুটাইয়া তুলিতে চাহিরাছিলেন। এ দেশে ভারত-সংস্কৃতির আলোচনার স্কুনা তিনিই করেন। বাঙালির অন্তরে মহর্ষিদেব জাগাইয়া দিয়াছিলেন একটি নবীন ভাব, নবীন শক্তি, নবীন উন্মাদনা। তথন ইইতেই শিক্ষিত বাঙালির মনে আত্মোলতি বিধানের জন্ম ব্যাকুলতা এবং মহস্তত্ত্বে পরিচয় দিবার আকাজ্ঞা জাগ্রত হইয়া উঠিতে লাগিল। রামমোহনের ঈশ্বরজ্ঞান দেবেক্রনাথের ঈশ্বরান্তভূতিতে চরিতার্থতা লাভ করিয়াছিল।

এই ধারায় এই শতান্ধীর তৃতীয় মায়ুষ কেশবচন্দ্র। রামমোহন এবং দেবেন্দ্রনাণ—ইহাদের উভয়ের আধ্যাত্মিক চেতনার পরম পরিণতি আমরা লক্ষ্য করি একমাত্র কেশবচন্দ্রের মধ্যেই। কেশবচন্দ্রের অধ্যাত্ম অভিজ্ঞতা আরো নৃতন, আরো অসাধারণ। তিনি যেন ইতিহাসের বরপুত্র। শৈশব হইতেই তিনি অন্তরে উচ্চ জীবনের আদর্শের সন্ধানের আহ্বান অমূভব করেন। শৈশব হইতেই তাঁহার জীবনে বিপ্রবী স্থভাবের অন্ধুর দেখা দেয়। কেশবচন্দ্র বাস্তবিকই একজন বিরাট বিপ্রবী পুরুষ—রামমোহন-দেবেন্দ্রনাথের মণ্ণর্থ উত্তরসাধক। জাতিকে ব্রহ্মুখী করা—ইহাই ছিল তাঁহার জীবনের সংকল্প। সেইজন্মই কি তিনি মুবকদের বলিতেন—তোমরা কি ধর্মের জন্ম পাগল হইতে পার না ? সেদিন বাংলার সমাজজীবনের চরম সংকটমূহর্তে কেশবচন্দ্র যদি ব্রাক্রধর্মের সাধন ও সংজ্ঞা লইয়া বাংলার যুবক সম্প্রদায়ের

সম্মুধে না দাঁড়াইতেন, বাংলার ইতিহাস অক্তর্রপ ধারণ করিত। কেশবচন্দ্রের জীবনের অগ্নিয় স্পর্শ লাভ করিয়াই বাংলার নবজাগরণের ইতিহাস এক নৃতন গরিমা, নৃতন ব্যঞ্জনা লাভ করিয়াছিল।

বাঙালির জীবনে কেশবচন্দ্রের স্থান আজ নির্ণর করিবার দিন মাসিয়াছে। উনবিংশ শতকের বাংলা তথা ভারতের নবজাগরণের যথার্থ এবং পূর্ণাদ অনুধীলন আজো একজন নিরপেক ঐতিহাসিকের অপেকায় আছে। বিগত শতকে ধর্ম, সমাজ, শিক্ষা, রাজনীতি ও সাহিত্যের কেত্রে একটির পর একটি বেসব বুগান্তকারী ঘটনা ঘটিয়াছে এবং এই শতকে যেসব মনীধীর কর্ম, চিন্তা ও সাধনার ফলে নবজাগরণ সার্থক হইয়াছিল, সেগুলির ইতিহাস-সন্মত বিচার ও বিশ্লেষণ করিবার দিন আজ আসিয়াছে। সামগ্রিক দৃষ্টিভঙ্গী ভিন্ন বিচ্ছিন্ন প্রয়াস বা বিচ্ছিন্ন অনুশীলনের দ্বারা বাংলায় উনবিংশ শতকের ইতিহাসের গতি ও প্রকৃতি ঠিকমত বুঝিতে পারা যাইবে না। এ পর্যন্ত আলোচনা দাহা হইয়াছে বা এখনো দাহা হইতেছে, তাহাতে দেখা যায় যে, ব্যক্তি-বিশেষ বা ঘটনা-বিশেষের মূল্যায়নে কেহই নিরপেক্ষ চিন্তার পরিচয় দিতে পারেন নাই। ইহার ফলে বিগত শতাব্দীর ইতিহাস অনেক ক্ষেত্ৰেই খণ্ডিত ও বিকৃত হইয়াছে, আবার কোনো কোনো ক্ষেত্ৰে ইহা অতিরঞ্জিতও হইরাছে এবং সেই ইতিহাসকে ধাহারা স্টি করিয়াছেন, যাঁহারা গড়িয়াছেন তাঁহাদের অনেকের সম্পর্কেই আমাদের বিচার-বিবেচনা একদেশদর্শী হইয়াছে।

উনবিংশ শতালীর ইতিহাসে রামমোহনের পর বাঁহার গুরুষ সর্বাধিক তিনি কেশবচন্দ্র সেন। অগচ এই কেশবচন্দ্রকেই বাঙালি গ্রহণ করে নাই। ইতিহাসে কেশবচন্দ্র এক রকম উপেক্ষিত বলিলেই হয়। বাংলা সাহিত্যে তাঁহার বহুম্পী প্রতিভা, অত্যাশ্চর্য চরিত্র ও কর্মময় জীবনের অন্থীলন বিরল। অন্সান্ধিৎস্থ কোনো সাহিত্যিকই আজ পর্যন্ত কেশবচন্দ্রের জীবন ও সাধনার প্রতি সশ্দ্র দৃষ্টিনিক্ষেপ করেন নাই, কুল-কলেজের কোনো পাঠ্য পুস্তকে কেশবচন্দ্রের কোনো রচনাই স্থান পায় নাই। অথচ তিনি দেশকে ও জাতিকে যাহা দিয়া গিয়াছেন তাহা আমাদের অমূল্য

সম্পদ। বাঙালি সেই সম্পদের সন্ধান লইল না, কেশবচন্দ্রের ইংরেজি ও বাংলা রচনাবলী বাঙালি আগ্রহের সহিত পাঠ করিল না। বাঙালির জীবনে কেশবচন্দ্রের স্থান হইল না কেন?—এই প্রশ্নের উত্তর দিবার দিন আজু আসিয়াছে মনে হয়।

বিগত শতান্ধীর নবজাগৃতির অভিপ্রায় ও তাংপর্য যদি আমরা সর্বাত্রে শ্রদ্ধার সহিত হৃদয়ন্ধন না করিতে পারি তাহা হইলে কেবলমাত্র ব্যক্তিবিশেষের প্রশন্তিরচনা দ্বারা বিগত শতান্ধীর ইতিহাস আলোচনা কোনোদিন সর্বান্ধ সম্পূর্ণ হইবে না। উনবিংশ শতান্ধীর ইতিহাস তো কেবলমাত্র রামমোহন, দেবেন্দ্রনাথ, বিভাসাগর বা রামকৃষ্ণকে লইয়া নয় আরো অনেককেই লইয়া সেই ইতিহাস স্বীয় অভিপ্রায় সিদ্ধ করিয়াছে। এই অনেকের মধ্যে উনিশ শতকের দ্বিতীয়াধে কেশবচন্দ্র সর্বাত্রগণা। তাঁহার প্রতি তাঁহার সমসাময়িকদের মধ্যে অনেকেই অবিচার করিয়াছেন; অনেকেই তাঁহাকে ভুল ব্রায়াছেন ও ভুল ব্রাইয়াছেন। তাঁহার সম্পর্কে প্রতিষ্ঠান-বিশেষ হইতে প্রকাশিত সাহিত্যে বহু বিক্বত উক্তি এবং অসত্য বা অর্থসত্য বিবরণ স্থান পাইয়াছে। ফলে আমরা ভেক্ত কেশব'কে পাইয়াছি, যুগ-বিপ্রবী চিন্তানায়ক ও স্থগভীর অধ্যাত্মচেতনাসম্পন্ধ কেশব-চন্দ্রকে পাই নাই।

রাহ্মসমাজের ইতিহাসে পর্যন্ত দেখিতে পাই যে, কেশবচন্দ্রের জন্ম অতি সংকীর্ণ স্থান নির্দিষ্ট হইয়াছে, অথচ ব্রাহ্মসমাজের যে পরিণত রূপ আজ্ব আমরা নববিধানের ভিতর দিয়া প্রত্যক্ষ করিতেছি তাহা কি কেশবচন্দ্র ভিন্ন সম্ভব হইত ? রামমোহনের উত্তরাধিকারত্বের দাবী অনেকেই করিয়াছেন, কিন্তু রাজার প্রকৃত উত্তরসাধক বলিতে গুইজনকেই ব্ঝায়—এক মহর্ষি দেবেক্দ্রনাথ, দ্বিতীয় কেশবচন্দ্র । জ্ঞানি, সমসাময়িকদের দৃষ্টি সব সময়্ব অভ্রান্ত হয় না, সম্পূর্ণ হয় না—কিন্তু তাই বলিয়া তাঁহাদের বিচার-বিবেচনা যে নিরপেক্ষ হইবে না, ইতিহাসসন্মত হইবে না, ইহার কি অর্থ আছে ? দেখিতেছি যে কেশবচন্দ্র সম্পর্কে আলোচনায় কি কেশব-বিরোধী, কি কেশব-ভক্ত, কি রামকৃয়্ম মিশন, এমন কি, তাঁহার পরিবারবর্গের কেহ কেহ পর্যন্ত সামগ্রিক দৃষ্টিভঙ্গীর পরিচয় দিতে পারেন নাই। ব্রিতেছি যে,

কেশবচন্দ্র সম্পর্কে সমগ্র ইতিহাসই যেন বিকৃত হইয়া, অতিরঞ্জিত হইয়া আমাদের নিকট এ য়াবৎকাল পরিবেশিত হইয়া আসিয়াছে। অবিলম্বে ইহার প্রতিকার হওয়া দরকার। এ কথা অতি সত্য যে, কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসের মথামথ ও ব্যাপক আলোচনা এবং তাঁহার বহুমূখী কর্ম-প্রচেটার মূল্যায়ন ভিন্ন উনবিংশ শতালীর নবজাগৃতির প্রকৃত গুরুত্ব আমরা ব্রিতে পারিব না। কেশবচন্দ্রকে কেবলমাত্র ব্রাহ্মসমাজের একজন নেতা হিসাবে বা নববিধানের উল্লাতা হিসাবে দেখিলে চলিবে না। প্রকৃতপক্ষেতিনি ইতিহাসের মান্ত্র এবং ইতিহাসের মান্ত্র্যকে ইতিহাসের দৃষ্টি দিয়াই দেখিতে হইবে, ব্রিতে হইবে।

সমসাময়িক ইতিহাসে রামমোহনের পর দেবেল্রনাথ ও কেশবচল্লের মূল্যই স্বাধিক। থাহারা ওধু রামমোহন-দেবেন্দ্রনাথ বা রামকৃঞ্-বিবেকানন্দ প্রশন্তি রচনা করিয়াছেন, তাঁহাদের কেহই কেশবচন্দ্রের চিন্তা ও অন্নভূতির সীমার মধ্যে প্রবেশ করিতে পারেন নাই, অথবা তাঁহার তরিষ্ঠ মনের নাগাল পান নাই—ইহা আমি প্রতিবাদের আশক্ষা না রাখিয়াই বলিতে পারি। ইতিহাস-সচেতন মানসিকতার অভাবেই উনবিংশ শতাব্দীর নবজাগরণের পুরোধাগণের কর্মপ্রয়াস ও চিন্তাধারার মূল্যনিরুপণ প্রায় ক্ষেত্রেই একদেশদর্শী হইয়া উঠিয়াছে। 'জীবনবেদে'র উল্গাতা কেশবচন্দ্রের প্রকৃত মহিমা বাঙালির নিক্ট তাই অবজ্ঞাত ও অজ্ঞাতই রহিয়া গেল। মহর্ষি দেবেক্ত্রনাথের স্থায় বিজ্ঞ, ব্যক্তি পর্যন্ত (এবং বিনি কেশবচন্দ্রকে প্রাণাধিক পুত্রভূল্য জ্ঞান করিতেন) কেশবচন্দ্রকে 'অবতার' বলিয়া বিজ্ঞপ করিতে ইতস্ততঃ করেন নাই। কেশবচন্দ্রের 'নববিধান' লইয়া বাঙালি যে উপহাস করিয়াছে, আজ তাহার প্রায়শ্চিত্ত করিবার দিন আসিয়াছে। কি সমাজ-সংস্থারে, কি ধর্ম-সাধনায়, কি জাতিগঠনে কেশবচল্রের অনস্থসাধারণ কর্মকীতির সমগ্র ইতিহাস বদি আমরা নিরপেক্ষভাবে অকুশীলন করি তাহা হইলে আমরা দেখিতে পাইব যে, বাংলা তথা ভারতে নবজাগৃতির ইতিহাসের দ্বিতীয়ার্থ কেশবচন্দ্রের কীর্তিতেই ছাইয়া আছে। ধর্মকে সমাজমুণী করিয়া ভুলিবার কথা ইতিপূর্বে আর কেহই চিন্তা করেন নাই।

১৮৫৯ হইতে ১৮৮৪ খ্রীষ্টান্ধ-এই পচিশ বৎসর কালই কেশবচন্দ্রের প্রকৃত কর্মজীবন। এই শতকের এই গুরুত্বপূর্ণ সময়ে সকল বিষয়ে, বিশেষ ক্রিয়া ধর্ম ও সমাজ সংস্কারের ক্ষেত্রে—কেশ্বচন্দ্রের সর্বভারতীয় নেতৃত্ব অবিসম্বাদিত এবং তাঁহার কর্মপ্রয়াসও স্কুদ্রপ্রসারী। বস্তুতঃ কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাস পাঠ করিয়া আমরা দেখিতে পাই যে, যে সমাজে তিনি তরুণ বয়ুদে যোগদান করিলেন সেই ব্রাক্ষসমাজের নিকট তাঁহার শিধিবার কিছুই ছিল না, বরং তিনিই ব্রাহ্মসমাজকে অনেক কিছু শিক্ষা দিয়া ইহাকে ইতিহাস-নির্দিষ্ট পরিণতির পথে লইয়া গিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রের জীবনই ব্রাক্ষমাজকে এক পরিষ্ঠার বৈজ্ঞানিক এবং দার্শনিক আসনে প্রতিষ্ঠিত করিতে সক্ষম হইয়াছে। হিন্দাধনার মর্মুলে কেশবচল প্রবেশ করিয়াছিলেন-এবং এইখানে তিনি অনস্ত। সকল ধর্মই সত্য, এমন কথা প্রতারের সহিত বুঝি রামমোহনও অস্তব করিতে পারেন নাই, বলিতে পারেন নাই রামকৃষ্ তো পরের কথা! ছঃখের বিষয়, রামমোহন বা রামক্নফের মহিমা-কীর্তনে ত্রাহ্মসাহিত্য বা রামক্রফ-সাহিত্য যেমন অতি মুখরিত, কেশবচল্র সম্পর্কে ইহ। তেমনি নীরব। মহত্ত্বে অতিরঞ্জন হইয়া ণাকে, স্বীকার করি, কিন্তু তাই বলিয়া একজনকে জনচিত্তে বিগ্রহরূপে প্রতিষ্ঠিত করিবার জন্ম কি আরেকজনকে ধর্ব বা তাঁহার মূল্যকে অস্বীকার করিতে হইবে ?

কেশবচন্দ্ৰ সম্পৰ্কে ঠিক তাহাই করা হইয়াছে। হিন্দু ও ব্রাহ্মসমাজ ছই বিপরীত দিক হইতে কেশব-চরিত্রের মহিমাকে, ইহার ঐতিহাসিক গুরুত্বকে, ইহার আন্তর্জাতিক মূল্যকে ধর্ব করিবার প্রয়াস পাইয়াছে। বাঙালি ডাই কেশবচন্দ্রের বাণী তাহার প্রবৃদ্ধ জীবন ও সাধনার মর্ম সম্পূর্ণভাবে উপলব্ধি করিতে পারে নাই। কেশবচন্দ্র মেদিন দৃপ্তকঠে ঘোষণা করিলেন: "I was destined to be a man of faith. I was destined and commissioned by God to be a spiritually-minded and not a worldly-minded man... For the last twenty years have I laboured in the cause of God and of India." ( Lectures in India ) —সেদিন বাঙালি বধির ছিল। বিরোধীদলের অক্লান্ত কেশব-

বিদ্বেষ প্রচারের ফলে বাঙালির চিন্তা সেদিন এমনই আচ্ছন্ন হইয়া উঠিয়া-ছিল ষে, কেশবচন্দ্রকে বাঙালি তাহার জীবনে গ্রহণ করিতে পারে নাই। কেশবচন্দ্রের একখানি নৃতন জীবনচরিতের প্রয়োজনীয়তা এইখানেই। বলা বাহল্য, তাঁহার জীবনচরিতের শ্রেষ্ঠ উপাদানগুলি তাঁহার সমগ্র রচনার মধ্যেই নিহিত আছে। তাঁহার ইংরেজি ও বাংলা রচনার পরিমাণ বড় কম নয়। তাঁহার বক্তৃতা, প্রার্থনা, উপদেশ, পত্রাবলী—এইসবের ভিতর কেশবচন্দ্র তাঁহার মানস-জীবনের সমগ্র পরিচয়ই রাখিয়া গিয়াছেন। তঃবের বিষয়, কেশবচন্দ্রের রচনাবলীর সহিত নিবিড্ভাবে পরিচিত, এমন শিক্ষিত বাঙালির সংখ্যা খুবই কম। কেশবচন্দ্রের মৃত্যুর পর আমরা প্রায় একটি শতাকী অতিক্রম করিতে চলিলাম। অতীতের মতবিরোধের কথা ভূলিয়া গিয়া, ইতিহাস সচেতন মন এবং স্বচ্ছ বৃদ্ধি লইয়া কেশবচন্দ্রের মনীয়া ও তাঁহার বছমুখী কর্মপ্রয়াস ও প্রতায়সিদ্ধ আশ্বর্ধ চিন্তাধারার অনুনীলন ও আলোচনায় প্রবৃত্ত হইবার দিন আজ আসিয়াছে।

· প্রেটোকে জানা মানেই বুরোপকে জানা; বুরোপের মানসলোকের প্রিচয় লইতে ইইলে প্লেটোর সহিত স্বাগ্রে প্রিচিত হওয়া দরকার। তেমনি উনবিংশ শতাৰীর বাংলা তথা ভারতের মানসলোকের পরিচয় লইতে হইলে কেশবচন্দ্রকে জানিতে হয়, তাঁহার জীবনাদর্শকে বুঝিতে হয়। বহুভদিম চরিত্রের এই মান্ত্রটি একাধারে ছিলেন ধর্মপ্রবক্তা, দার্শনিক, লেখক, বক্তা, সাংবাদিক, সাহিত্যিক, শিক্ষাপ্রবর্ত্তক, নীতিপ্রণেতা, সমাজসংস্কারক, স্বদেশপ্রেমিক, জনসেবক; আর স্বোপরি ধর্মসংস্কারক, ধর্মপ্রবর্তক, ধর্মপ্রচারক ও ধর্মাচার্য। আজ দেশে ধর্ম, সমাজ, শিল্প, রাষ্ট্র, সাহিত্য, সংস্কৃতি প্রভৃতির কর্ম ও চিস্তাক্ষেত্রে জনহিতকর বেসব প্রয়াস আমরা লক্ষ্য করি, বলিতে গেলে, কেশবচন্দ্রই সে সমুদরের স্কান করিয়া গিরাছেন। যে নববুগ আজ আমরা প্রত্যক্ষ করিতেছি, কেশবচন্দ্রের চিন্তা ও কর্মের ভিতর দিয়া সেই নবযুগের প্রায় সব কয়টি আদর্শ অভিবাক্ত হইয়াছিল। এমন কি, বিংশ শতাব্দীর মানবসভাতার যে পর্বে আমর। আজ উপনীত হইয়াছি, সেধানে দেধিতেছি যে সমগ্ৰ মানবসমাজ মেন তিনটি বিষয়ের জন্ম প্রবলভাবে উন্মুধ হইয়া উঠিয়াছে, যথা স্বাধীনতা, উন্নতি ও সামঞ্জন্ম। কেশবচন্দ্রের কর্মবহুল জীবনে এই আদর্শগুলি যে স্থন্দরভাবে ফুটিয়া উঠিয়াছিল, তাহা আমরা যথাস্থানে আলোচনা করিয়া দেখাইব। সর্বমানবীয় বিশ্বজনীন ধর্মের অন্থূলীলন দ্বারাই একদিন পৃথিবীর এই মানব-সমাজ যে এক অধণ্ড মানবপরিবাবে পরিণত ইইবে—কেশবচন্দ্রের অত্-ভূতিতে ইতিহাসের এই সত্যটি অতি পরিষ্কার ভাবেই ধরা পড়িয়াছিল। 'All religion is science and all science is religion'—এত বৃড় উক্তি যিনি করিতে পারেন, তাঁহার মনীষা ও প্রতিভা কি আমাদের বিচারের অপেক্ষা রাখে? মহাকালের বিচারেই কেশবচন্দ্রের চিন্তাভাবনার যাধার্য্য চূড়ান্তভাবে প্রমাণিত হইয়া গিয়াছে। তাই বলিতেছিলাম, কেশবচন্দ্রকে না বুঝিতে পারিলে উনবিংশ শতাকীর নবজাগৃতির তাৎপর্য অনুধাবন করা বুধা।

ইতিহাসের বিচারে রাজ। রামমোহন রায়কে বাংলার নব্যুগের প্রথম মান্ত্র বলা হইয়াছে। তিনি উন্নতিকর প্রস্তাবগুলিকে সমর্থন এবং অবনতিকরগুলির বিরোধিত। করিয়াছিলেন। বাঙালির সমাজকে সর্বপ্রকার কুসংস্কার হইতে মুক্ত করার চেষ্টার মধ্যেই রামমোহনের প্রতিভা সার্থক হইয়াছিল। কিন্তু তাঁহার মহত্তম কার্য হইতেছে হিন্দের ধর্ম ও সংস্কৃতির প্রকৃত রূপ জনসাধারণের মধ্যে প্রচারের চেষ্টা। তিনি যে একটি উদার, সর্বজনগ্রাহ্ ধর্মমত প্রবর্তনের চেষ্টা আরম্ভ করেন, তাহাই পরবর্তী-কালে ব্রাহ্মধর্মক্রপে পরিণত হয়। ১৮২৯ খ্রীষ্টাব্দের ৬ই জুন তারিখটি আমাদের জাতীয় ইতিহাসে বিশেষ ভাবেই শ্বরণীয়। এই তারিখে চিৎপুর রোডে জোড়াসাঁকোর ভাড়াবাড়ি সমেত এক খণ্ড জমি ক্ররকরা হয় ৪২০০ ্টাকায়। এই টাকা দিয়াছিলেন রামমোহন, দারকানাথ ঠাকুর ও টাকির কালীনাথ রায়। এই ভূমিখণ্ডের উপর্ই রামমোহন-পরিক্লিত ব্লস্ভার উপাসনা-গৃহ নির্মিত হয়। তারপর ১৮৩০ এীটান্দের ২৩শে জাত্ময়ারি তারিখে ঐ গৃহে প্রথম প্রকাশ্য উপাসনা হয়। যে তিন ব্যক্তি মিলিয়া পূর্বোক্ত ভূমিখণ্ড ক্রম করেন তাঁহারাই পরে একটি ট্রইডীড সম্পাদন পূর্বক ট্রিটিদিগের হতে ঐ উপাসনা গৃহটি সমর্পণ করেন। এই টুইডীড রামনোহন রচনা করিয়াছিলেন। এই দলিলটির মধ্যে সমগ্র রাক্ষসমাজের রূপটি জ্রণাকারে নিহিত ছিল বলিলেই হয়। ইহার অর্ধতানীকাল পরে কেশব্চক্র যে Church Universal-এর আদর্শ পৃথিবীতে স্থাপন করেন, তাহার স্থচনা এই দলিলটির মধ্যেই ছিল। রামমোহনের এই উইজীডকে অনেকে ভবিশ্বতের মান্ব-সমাজের ঐক্য ও মিলনের এক অবিশ্বরণীয় দলিল বলিয়া উল্লেখ করিয়া ধাকেন এবং তাহা সর্বতোভাবে সত্য।

রামমোহন-পরিকল্পিত ব্রহ্মসভাকে ব্রাহ্মধর্মে রূপান্তিত করেন দেবেন্দ্রনাথ।
শুগু তাহাই নহে। প্রণালীবদ্ধ ব্রহ্মোপাসনা তিনিই প্রবর্ত্তন করেন।
রামমোহন-দেবেন্দ্রনাথের সাধনার পূর্ণ পরিণতি কিন্তু কেশবচন্দ্রে—এবং
এইখানেই কেশবচন্দ্রের শুরুত্ব। ইতিহাসের দিক দিয়া বিচার করিলে
আমরা দেখিতে পাই যে, মানবতার দাবীতে একটি জাতি-বর্ণ-শ্রেণীহীন
সমাজ গঠন—ইহাই ছিল ব্রাহ্মসমাজ তথা ব্রাহ্মধর্মের স্বাভাবিক পরিণতি।

ইহাই কেশবচল্রের নববিধান ইহাই তো তাঁহার বিপ্লবী দর্শন। এই দর্শন বৃদ্ধিতে ন। পারিলে উনবিংশ শতকের নবজাগৃতির তাৎপর্য বৃদ্ধিতে পারা গাইবে না। ইতিহাসের গতিপথেই একদিন ব্রাহ্মসমাজের অভ্যুদয় হইয়াছিল এবং তাহার ঐতিহাসিক পরিণতি কী হইতে পারে, কি হওয়া উচিত, তাহা কেশবচল্রের প্রতিভা অভ্যান্তভাবে আমাদিগকে দেখাইয়া দিয়াছে। তাই বলিতেছিলাম, মুরোপের মানসলোকের পরিচয় লইতে হইলে সেমন প্রেটোকে জানিতে হয়, তেমনি আধুনিক বাংলা তথা ভারতের মানসলোকের পরিচয় লইতে হইলে কেশবচন্দ্রকে জানিতে হয়, বৃধিতে হয়।

কেশবচন্দ্র সম্পর্কে নৃতন করিয়া বলিবার কী আছে ? তাঁহার জীবন-চরিতের অপ্রতুলতা নাই এবং বহু যোগ্য ব্যক্তিই কেশ্ব-চরিত আলোচনা করিয়াছেন। তাঁহার বিষয়ে নৃতন কিছু লেখা অর্থাৎ তাঁহার জীবনের <mark>তুল</mark> ঘটনাবলীর উপর নৃতন আলোকপাত করিবার অবকাশ সামান্তই আছে। তথাপি, পূবেই বলিয়াছি, একখানি নৃতন জীবনীর প্রয়োজনীয়তা আছে, এই জন্ম যে আমরা অনেকেই হয়ত কেশবচল্রের কোন না কোন জীবন-চরিত পাঠ করিয়াছি, কিন্তু তাঁহার জীবনের মধ্যে অন্তপ্রবেশ করিতে পারিয়াছি কয়জন ? কয়জনই বা তাঁহার জাঁবনাদর্শকে ইতিহাসের দৃষ্টি লইয়া বুঝিবার চেটা করিয়াছি ? সকল দিক দিয়া বিচার করিয়া দেখিলে আমরা দেখিতে পাই যে কেশবচন্দ্র একটি master-mind, একটি অলোক-দামাভ প্রতিভা এবং একমাত্র তাঁহারই চিন্তা-ভাবনার মধ্যে আমর। রামমোহনের ভাবাদর্শের পূর্ণ পরিণতি লক্ষ্য করি। তাঁহার মানস-জীবনই প্রকৃত জীবন আর সেই জীবনের পরিচয় আছে সমগ্র কেশব-সাহিত্যে। আমি তাহাই অবলম্বন করিয়া কেশবচক্রকে ব্ঝিবার চেষ্টা করিব। তবে তাঁহার পুল জীবনের ঘটনাবলীকে যথায়থভাবে অন্তুসরণ করিবার জন্ত আমাকে প্রচলিত জীবন-চরিতগুলির উপর কিছুটা নির্ভর করিতে হইবে।

কেশবচন্দ্র সম্পর্কে বতগুলি জীবনচরিত আজ পর্যন্ত লিখিত হইয়াছে, সেগুলির মধ্যে তিনধানি বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। প্রথম, প্রতাপচন্দ্র মজুমদার প্রণীত The Life and Teachings of Keshub Chandra

Sen ; দিতীয়, পণ্ডিতপ্রবর উপাধ্যায়গৌরগোবিন্দ রায়ের 'আচার্য কেশবচন্দ্র' এবং তৃতীয় গ্রহণানি হইল প্রশান্তকুমার সেন প্রণীত Biography of a New Faith—ইহা দুইখণ্ডে প্রকাশিত। প্রতাপচন্দ্রের বইখানি কেশব-জীবনের একটি স্থন্দর আলেখ্য। - লেখক অনুরাগীর দৃষ্টিতে বাঁহাকে দেখিয়াছেন, ঐতিহাসিকের মন লইয়া তাঁহার চরিত্র ও কার্যাবলী তিনি যতদ্র সম্ভব নিরপেক্ষভাকে আলোচনা করিয়াছেন। প্রতাপচল্র তাঁহার পুন্তকের ভূমিকায় একস্থানে লিখিয়াছেনঃ ''Keshub Chandra Sen was the embodiment of a great internal force. It upraised his character, like some stupendons edifice, ascending tier above tier, till the heights were lost in mystic communion with the Spirit of God."—ইহা অন্তরাগীর কথা নয়, শিষ্টের স্তুতি-নিবেদন মাত্র নয়, ইহা যথার্থ ই একজন ঐতিহাদিকের উক্তি। উপাধ্যায় মহাশয়ের 'আচাৰ্য কেশবচন্দ্ৰ' সকল দিক দিয়াই বাংলা সাহিত্যে একথানি অতুলনীয় জীবনীগ্রন্থ। আয়তনে বিশাল হইলেও, এই গ্রন্থের তথ্য সমাবেশ ও ঘটনা বিশ্লেষণ গ্রন্থকারের অপূর্ব মনীষা ও যত্নের পরিচায়ক। 'আচার্য কেশবচন্দ্র' কেশবচন্দ্রের জীবনী মাত্র নহে, উহা তাঁহার বহুমুখী জীবনের একটি নিখুঁত ভাম্ব। এই গ্রন্থে কেবলমাত্র সত্য ও সঠিক বিবরণ লিপিবদ্ধ হওরায়, ইহার ঐতিহাসিক মূল্য অত্যন্ত অধিক। এই গ্রন্থে স্থপণ্ডিত লেখক কেশ্ব-চল্রের জীবনামুশীলন করিবার পক্ষে একটি চমৎকার স্ত্র দিয়াছেন। গ্রন্থের বিজ্ঞপ্তিতে উপাধ্যায় মহাশয় লিখিয়াছেনঃ 'বে জীবন ভগবানের আদেশ পালনে অবিচ্ছেদে ব্যাপৃত ছিল, সে জীবনের বৃত্তান্তনিচয় কোন ব্যক্তি যে সমগ্রভাবে গ্রন্থক করিবেন, তাহার সম্ভাবনা অল্ল।'' অতি সত্য কথা।

তৃতীয় গ্রন্থানি কেশবচন্দ্রের জীবনাদর্শকে ব্রিবার পক্ষে অত্যন্ত মূল্যবান—অপরিহার্য বলিলেই হয়। কেশবচন্দ্রের সমগ্র জীবনের চিন্তা-ভাবনা নববিধানের মধ্যে একটি স্থমহৎ ঐতিহাসিক পরিণতি লাভ করিয়াছে এবং প্রশান্তকুমার সেনের বইথানি তাহারই একটি মনোজ্ঞ ও ভাবসমৃদ্ধ আলোচনা। কেশব-ষ্গে কি করিয়া ব্রাক্ষসমাজ একটি সর্বভারতীয় আন্দোলনের রূপ পরিগ্রহ করিয়াছিল, লেখক এই গ্রন্থে তাহাই ইতিহাস- সম্মত প্রণালীতে বিচার করিয়া দেখাইয়াছেন। 'All religions are true'—কেশবচন্দ্রের এই মহৎ বাণীর একটি চমৎকার ব্যাখ্যানও তিনি দিয়াছেন। নববিধানের মধ্যে নৃতনত্ব কি, তাহা বুঝিতে হইলে এই বইখানি পড়িতেই হইবে।

কেশ্বচন্দ্র তো সাধারণ ধর্মপ্রবক্তা বা ধর্ম-সংস্কারকের জীবন যাপন ক্রিয়া যান নাই। তাঁহার জীবন তো কেবলমাত্র একটি শতাব্দীর জীবন নয়। রবীজনাথের কথায়, কেশবচল্র ভারতবর্ষের অন্তর্নিহিত পুরাতন ঋষি-বাক্য উদ্ধার করিবার জন্ম আসিয়াছিলেন, তিনি পুরাতনকে নৃতন করিয়া গ্রহণ করিয়া ইহাকে যুগোপযোগী একটি রূপ দিয়া প্রকাশ করিয়াছেন। যাঁহার জীবনবেদের প্রথম কথা প্রার্থনা, তিনি প্রার্থনা করিয়া অপেক। করিতেন, এবং আদেশলাভ করিতেন, সেই ব্রহ্মানল কেশবচন্দ্র ধর্মজীবনে কোনু উন্নত ত্তরে বাস করিতেন তাহা স্বাগ্রে উপলব্ধি করিতে না পারিলে, কেশবচন্দ্রের জীবনের মধ্যে অন্তপ্রবেশ একরকম তুঃসাধ্য। তিনি জীবনে একটিমাত্র মন্ত্রই লাভ করিয়াছিলেন—তাহা অগ্নিমন্ত্র। তাঁহার সমগ্র জীবনে আমরা যে অদম্য তেজ, উৎসাহ, সাহস ও শক্তির লীলা দেখিতে পাই, তাহার উৎস ছিল এই অগ্নিমন্ত। কেশবচন্দ্র নিজেই বলিয়াছেন—"যদি জিজ্ঞাসা করি, হে আত্মন্! ধর্মজীবনের বাল্যকালে কি মন্ত্রে দীক্ষিত হইরাছিলে ? আত্মা উত্তর দেয়,—অগ্নিমন্তে। বাল্যাবধি আমি অগ্নিমন্তের উপাসক, অগ্নিমন্ত্রেরই পক্ষপাতী। অগ্নির অবস্থাকে পরিত্রাণের অবস্থা মনে করি। অগ্নিমন্ত্র কি ? শীতলতা, অলসতা, মৃত্তা, নিতেজতা, কোমলতা, নিবীর্যতা, উভমহীনতা, অবসন্নতা, ভীফ়তা প্রভৃতি লক্ষণগুলির বিপরীত দিকে যা কিছু দেখিতে পাও, তৎসমুদয় অগ্নি। এ জীবনে উৎসাহ উভামের অগ্নি ক্রমাগত জলিতেছে ... উত্তাপের অর্থ ই জীবন। উত্তাপের বিপরীতই মৃত্য। ধর্মজীবনেও উত্তাপ না থাকিলেই মৃত্যু!"

এই উত্তাপ কেশবচন্দ্রের সমগ্র জীবনে পরিব্যাপ্ত ছিল; তাঁহার সমগ্র সত্তা এই উত্তাপদ্বারা সমাচ্ছন্ন ছিল এবং ইংাই তিনি প্রত্যেকের জীবনে অবার্থভাবে সঞ্চারিত করিয়া দিতে পারিতেন। এই উত্তাপই তাঁহার প্রকৃতিতে আনিয়া দিয়াছিল তেজস্বিতা ও স্বাধীনতাঞ্জীতি। এই অগ্নিমন্ত্রের সিদ্ধসাধক ছিলেন বলিরাই কেশবচন্দ্রের শক্তি ও সাধনা ভারতের ধর্ম, সমাজ, রাষ্ট্র ও সাহিত্যকে এমনভাবে উদ্দীপ্ত ও উদ্বুদ্ধ করিরা দিতে পারিরাছিল। তিনি সেই মন্ত্রে দীক্ষিত ছিলেন বলিরাই তাঁহার উচ্চ আকাজ্জার অনল জীবন থাকিতে নির্বাধিত হয় নাই, হদয়ের পাত্রে এই ব্রদাগ্নি সঞ্চিত ছিল বলিরাই রামমোহন-দেবেক্রনাথের সাধনাকে তিনি অমন একটি সার্থক পরিণতির পথে লইরা ফাইতে পারিরাছিলেন ব্রাহ্মধর্মের মৌলিক একেশ্বরবাদকে ইহার ঐতিহাসিক অভিব্যক্তির পথে লইয়া গিয়া ইহাকে পূর্ণ্বিয়ব বিশিষ্ট একটি ধর্মে রূপ দিতে পারিরাছিলেন।

আজ ইতিহাসের আলোকে আমরা দেখিতেছি যে কেশবচল্র সত্যই একজন দিব্য-দৃষ্টি সম্পন্ন অসাধারণ ব্যক্তি ছিলেন। তাঁহার জীবনব্যাপী কার্যকলাপের মহৎ ফল আজ আমরা যেমন ভোগ করিতেছি, তেমনি তাঁহার ধর্মসাধনার ফলও আজ সভ্যজগতের মাত্রুর উপলব্ধি করিতে আরম্ভ করিয়াছে। এক ঈশ্বর, এক ধর্ম, এক সমাজ—কেশবচল্রের এই যে বিশ্বজনীন উদার আদর্শ, ইহাই তো সভ্য মাত্রুযের নিয়তি-নির্দিষ্ট পথ। এই পথে চলিবার অজস্র পাথের কেশবচল্রের চিন্তার মধ্যে, তাঁহার রচনার মধ্যে আছে। আজ সেইগুলি আমাদিগকে একে একে এক খুঁজিয়া বাহির করিতে হইবে।

কলুটোলার রামকমল সেন। পরম বৈফব এবং সংকর্মশীল মাহুষ।

সামান্য অবস্থা হইতে বড় হইরাছেন। দশ টাকা বেতনের সামান্ত কম্পোজিটর হইতে টাঁ নিকশালের সর্বোচ্চপদ—দেওয়ানী লাভ করিয়াছেন। এই পদে তাঁহার পূর্বে আর কোন বাঙালি নিযুক্ত হয় নাই। অবশেষে ভাগ্যলক্ষীর প্রসন্মতায় তিনি হইলেন বেঙ্গল ব্যাঙ্কের দেওয়ান। রাশি রাশি অর্থ তিনি উপার্জন করিয়াছিলেন এবং দশ হাতে তাহা বয়য় করিয়াছিলেন সংকর্মে। সংকর্ম বলিতে রামকমল বৃঝিতেন দেশে শিক্ষা বিস্তার। উনবিংশ শতকের একেবারে গোড়ার দিকের মান্ত্র্ম তিনি—অনেকটা রামমোহনেরই সমসাময়িক। বিভায়, বৃদ্ধিতে, চরিত্রে এবং সম্পদে— দেওয়ান রামকমল সেনের খ্যাতি তখন সর্বত্ত। এমন কি, ইংরেজ মহলেও তাঁহার প্রভাব প্রতিপত্তি বড় কম ছিল না। এসিয়াটিক সোসাইটির প্রথম সভ্যদের মধ্যে তিনি ছিলেন একজন।

এই রামকমল দেন কেশবচন্দ্রের পিতামহ।

কেশবচন্ত্রের পিতামহ বলিয়াই তাঁহার গৌরব নয়—তাঁহার নিজের কৃতিবেই তিনি বাংলার উনবিংশ শতকের নবজাগরণের ইতিহাসে একটি বিশিষ্ট স্থান অধিকার করিয়া আছেন। দেশের উন্নতি কেমন করিয়া হইবে—ইহাই ছিল রামকমল সেনের অবসর সময়ের একমাত্র চিস্তা। নৃতন যুগ আসিয়াছে, লোককে ইংরেজি শিখিতে হইবে, শিখিতে হইবে বাংলা ও সংস্কৃত। ১৮১৭ খ্রীষ্টাব্দে হিন্দু কলেজ স্থাপিত হইন, তার পরের বছর কলিকাতা স্কুল বুক সোসাইটি এবং তাহারো পাঁচ বছর পরে শিক্ষা বিভাগের কাউন্সিল সংস্থাপিত হইল। সমসাময়িক বিবরণ হইতে জানা যায় দে, রামকমল সেন হিন্দু কলেজের প্রতিষ্ঠাকাল ইইতেই ইহার কার্য-নির্বাহক সভার সভা ছিলেন এবং পুস্তক সংগ্রহ ও অনুবাদে তিনি সর্বদা বিশেষ সহায়তা করিতেন। ১৮৩৯ গ্রীষ্টাব্দ হইতে রামকমল শিক্ষা-বিভাগের কাউন্দিলের সভ্য ছিলেন। কিন্তু ইহাই তাঁহার সম্পূর্ণ পরিচয় নয়। রামকমল দেনের অক্ষয় কীতি ইংরেজি-বাংলা অভিধান। কথিত আছে, স্থনামধন্য উইলিয়ম কেরির বড় ছেলে ফেলিকা কেরির সহায়তায় তিনি এই কার্যে হস্তক্ষেপ করেন। দীর্ঘকালের পরিশ্রমে তিনি এই স্থুরুৎ অভিধান রচনার কাজ শেষ করেন এবং নিজ ব্যয়ে উহা মুদ্রিত করেন।

রামকমলের পরিশ্রম ও উৎসাহ কেবলমাত্র শিক্ষার ক্ষেত্রেই নিবল ছিল না। সকল বিষয়েই দাহাতে দেশের লােকের উন্নতি হয় সেই সম্পর্কে তিনি সমান উত্যাগী ছিলেন এবং এই বিষয়ে রামকমলের প্রয়াস রামন্মাহনের প্রয়াসেরই সমতুলা ছিল। তাঁহার জীবনেতিহাস পাঠে জানা য়য়য়ে, ধনী, দরিদ্র, শিক্ষিত—সকলের জন্ত দেওয়ান রামকমল সেন নিজেকে উৎসর্গ করিয়াছিলেন। এত য়ে দেশহিতকর কার্য করিতেন, কিন্তু আশ্রুর্য এই য়ে, য়াতি বিষয়ে তিনি ছিলেন সম্পূর্ণ উদাসীন, আত্মপ্রস্রারে বিম্থ বিলিলেই হয়, য়াহা তথ্যকার ব্দ্জিলীবিদের মধ্যে খুব বিরল ছিল।

তারপর তাঁহার ধর্মনিষ্ঠার কথা। দেখিতে পাই যে, এই বিষয়ে রামকমল ছিলেন দর্বপ্রকারে কুসংস্কারবর্জিত একজন মানুষ। রামমোহনের সমসাময়িক হইলেও, রামমোহনের প্রভাব তাঁহার উপর পড়ে নাই—তবে ধর্মের বিষয়ে রামকমলের মতবাদ আনেকটা রামমোহনের মতবাদের অন্তর্মপ ছিল। গোস্বামী বংশের সন্তান হইলেই যে গোস্বামী হইবে—এই কথা রামকমল বিশ্বাস করিতেন না, মানিতেনও না। ধর্ম বলিতে তিনি ব্রিতেন শাস্ত্রজ্ঞতা ও স্বান্থভূতি। কথিত আছে, রামকমল সেন স্বোপার্জিত অতুল ঐশ্বর্যের মধ্যেও আজীবন বৈরাগ্য রক্ষা করিয়া চলিয়াছিলেন; দিনান্তে প্রতিদিন তিনি স্বহন্তে সিদ্ধপক হবিস্থার রন্ধন করিয়া ভোজন করিতেন। কল্টোলার সেন-বংশ সেদিন এই প্রগতিশীল এবং পুণাাত্মা মান্ত্র্যটির কল্যাণে যে খ্যাতি অর্জন করিয়াছিল, সমসাময়িক সমাজজীবনকে তাঁহার চারিত্রিক আদর্শ যেভাবে প্রভাবান্থিত করিয়াছিল, সে ইতিহাস জানিবার মতন।

এই রামকমল সেনের পৌত্র কেশবচন্দ্র সেন।

রামকমল সেনের চার ছেলে—হরিমোহন, প্যারীমোহন, বংশীধর ও মুরলীধর। প্যারীমোহনও ট গাকশালের দেওয়ান ছিলেন। পিতার গুণ তিনি বোল আনাই পাইয়াছিলেন—তেমনি ধর্মপরায়ণ, তেমনি বদান্ত-প্রকৃতির। কেশবচন্দ্র ইহারই মধ্যমপুত্র। কেশবচন্দ্রের জন্মকাল ১৮০৮ খ্রীষ্টান্দ, ১৯শে নভেম্বর। পিতা এবং পিতামহ উভয়েই তথন জীবিত। কেশবচন্দ্রের মাতামহ গৌরহরি দাস ছিলেন একজন স্বধর্মনির্চ শক্তিন্দর্রোপাসক এবং আয়ুর্বেদশাল্রে পারদর্শী চিকিৎসক। কেশব-জননী সারদা ইহারই তৃতীয়া কন্সা। পিতৃকুল ও মাতৃকুলের সকল পুণ্য বেন কেশবচন্দ্রের মধ্যে দেদীপামান হইয়া উঠিয়াছিল। বলিতে গেলে, বিশুদ্ধ হিন্দু ও বৈয়্যব পরিবারেই তাঁহার জন্ম। প্রসদ্পতঃ উল্লেখ্য যে, রামমোহন, দেবেন্দ্রনাথ ও কেশবচন্দ্র—তিনজনেই বৈয়্যব বংশের সন্তান। কথিত আছে, শিশুকাল হইতেই কেশবচন্দ্রের দেহের এমন একটি পুণ্যমাথা লাবণ্য ছিল যাহা দেখিয়া সকলেই মুয়্ম হইত। পৌত্র যে ভবিশ্বতে একজন শ্রেষ্ঠ ব্যক্তির হইবে, একজন ধর্মসংস্কারক হইবে, এই সম্পর্কে পিতামহ রামকমলের

নাকি ভবিশ্বদাণী ছিল। পুত্ৰ এবং পুত্ৰবধূ উভয়কেই তিনি এই কথা বলিয়া গিয়াছিলেন। সে ভবিশ্বদাণী মিথা। হয় নাই।

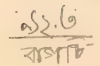
প্যারীমোহন অতি প্রিয়দর্শন স্থলর পুরুষ ছিলেন। তাঁহার হৃদয় ছিল যেমন কোমল, তেমনি দয়ার্দ্র। পিতার স্থায় তিনিও বিচক্ষণ ও ভদ্ত ছিলেন। বৈশ্ববোচিত গুণগুলি তাঁহার মধ্যে স্বাভাবিকভাবেই বিকাশ লাভ করিয়াছিল। গোপনে ছঃখী ও বিপন্নদিগকে দানে তিনি ছিলেন মুক্তহন্ত। বস্ততঃ, কলুটোলার দেন-পরিবারে ঈশ্বর-আরাধনা যেমন পারিবারিক ধর্ম ছিল, তেমনি বদান্ততা, বিশেষ করিয়া গরীব হুঃখীদের প্রতি সমবেদনা ছিল ইংহাদের সহজাত। কেশবচন্দ্রের মাতৃসোভাগ্যও বড় কম ছিল না। তাঁহার মাতা সারদা দেবী একজন পুণাশীলা এবং আদর্শস্থানীয়া মহিলা ছিলেন। সারদাদেবীর জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, "পচিশ বৎসর বয়সে বিধবা হইয়া, তিনি তিনটি নাবালক পুত্র এবং কয়েকটি কন্সার সহিত যেরূপ কট্ট সহিয়া জীবনের মহত্ত এবং স্বর্গীয় চরিত্র রক্ষা করিয়া আসিয়াছেন, তাহা শুনিলে হৃদয় বিগলিত হয়। সার্দাস্কুদ্রী অল্ল বয়সে বিধ্বা হইয়া আপনার পুত্রদের সহিত অতি সাব্ধানে অভিভাবকদের অধীনে বাস করিতেন। পূজা আহ্নিক, ব্রত উপবাস, তীর্থভ্রমণ, গঙ্গাস্কান, সাধুভক্ত-দর্শন, ভজাভদ্র কুটুম্ব ও তুংধী কাঙালজনের দেবা, সংসারের রন্ধনাদি কার্য তাবৎ বিষয়েই তাঁহার চিরদিন সমান অন্তরাগ দেখা গিয়াছে।"

কেশবচন্দ্রের জন্মের এই হইল পারিবারিক পরিবেশ।

বাংলার সামাজিক জীবনের পরিবেশ তথন কেমন ছিল, তাহাও আমাদের একটু জানা দরকার। কেশবচন্দ্রের জন্মকালে আমরা উনিশ শতকের তৃতীয় দশক প্রায় উত্তীর্ণ হইয়াছি। ব্রিস্টলে রামমোহনের মৃত্যুর ঠিক পাঁচ বংসর পরে কেশবচন্দ্রের জন্ম। বাংলার সমাজ ও ধর্মজীবনে বিবিধ সংস্কারের স্ট্রনা করিয়া যান রামমোহন এবং নবজাগৃতি তখন ধীরে ধীরে তাহার সকল রূপ ও রেখা লইয়া জাতির ইতিহাসের উদয়াচলে দেখা দিতে আরম্ভ করিয়াছে। প্রাচীন জীবন্যাত্রা যাহা এতকাল নানাবিধ অন্ধ

কুসংস্কারের কল্পরময় পথে চলিয়া আসিতেছিল, তাহা তথন নৃতনের স্পর্শ পাইতে আরম্ভ করিয়াছে। যাঁহাদের চিন্তা, কর্ম ও প্রতিভা দারা এই নব-জাগৃতি সার্থক হইয়া উঠিবে নববুগের সেইসব কণজনা নায়কদের অনেকেই ইতিমধ্যে ইতিহাসের রঙ্গমঞ্চে আসিয়া গিয়াছেন। দেবেজনাথ রামচন্দ্র বিভাবাগীশের নিকটে উপনিষদ্পড়িতে আরম্ভ করিয়াছেন, বিছাসাগর তথনো সংস্কৃত কলেজের ছাত্র। হিন্দু কলেজের উত্তীর্ণ ছাত্রদল 'সাধারণ জ্ঞানোপার্জিকা সভা' স্থাপন করিয়াছেন। ইংইাদের মধ্যে ছিলেন রামগোপাল ঘোষ, রামতত্র লাহিড়ী, প্যারীটাদ মিত্র, তারাটাদ চক্রবর্তী, কৃষ্মোহন বন্দ্যোপাধ্যায় প্রভৃতি। ইহারাই ছিলেন সেদিনের বহু খ্যাত এবং বহু নিন্দিত 'ইয়ং বেহুল'। ইহাদের শিক্ষাদাতা ছিলেন ডিরোজিও। হিন্দুকলেজের এই প্রথম দলের ছাত্রগণের মধ্যে আমরা রুগপৎ ছুইটি ভাব লক্ষ্য করি—প্রাচ্যবিরোধিতা আর বিপ্লবমুখীনতা। তথাপি এ বিষয়ে কোন সন্দেহ নাই যে তাঁহারাই এ দেশের সর্ববিধ কল্যাণ কর্মের অগ্রণী ছিলেন, এবং সামাজিক ও রাজনৈতিক স্বাধীনতা মন্ত্রের প্রধান উপাসক ছিলেন। কেশবচন্দ্রের জন্মের কালেই দেখিতে পাইতেছি দারকানাথ ঠাকুর বেঙ্গল ল্যাওহোন্ডার্স এ্যাসোসিয়েসন স্থাপন করিয়াছেন। যে আন্দোলনের ফলে সেদিন বাঙালি সমাজের চক্ষু কৃটিয়াছিল, সে ইতিহাস স্থপরিচিত। সজ্যবদ্ধ হওয়া, এবং স্থায়ীভাবে রাজনৈতিক আন্দোলন জাগাইয়া রাখিবার কোনো আয়োজন করা যে কত আবশ্যক, বাঙালি তাহা প্রথম ব্ঝিতে পারিল। এই প্রয়োজনের তাগিদেই বেদল ল্যাওহোল্ডার্স এ্যাসোসিয়েসনের স্ষ্টি। ইয়ং বেপলের মুখপত্র 'জ্ঞানাদ্বেষণ' তখন দেখা দিয়াছে, অন্তদিকে দেবেল-নাথের সম্পাদনায় এবং রামমোহনের পুত্র রমাপ্রসাদ রায়ের সভাপতিতে 'সর্বতন্ত্রদীপিকা সভা' স্থাপিত হইয়াছে। ইংরেজি শিক্ষায় তথন মেকলের যুগ আরম্ভ হইয়া গিয়াছে। এবং মুজায়দ্ভের স্বাধীনতাপ্রদ আইন প্রবর্তিত হইয়াছে। বাংলার সমাজজীবনে সংবাদপত্রের বিকাশ ও জনমত প্রকাশের যুগ আরম্ভ হইয়াছে। কলিকাতায় পাবলিক লাইব্রেরি স্থাপিত হইয়াছে।

উনবিংশ শতকের এই সামাজিক পরিবেশেই কেশবচন্দ্রের জন্ম। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে, এই পরিবেশে এবং এই একই বৎসরে (১৮৩৮ খ্রীঃ). জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন বৃদ্ধিমচন্দ্র চট্টোপাধ্যায়। কেশবচন্দ্র ও বৃদ্ধিমচন্দ্র—
উনবিংশ শতাব্দীর নবজাগরণের দ্বিতীয়ার্ধের ইতিহাসে ইহাদের উভয়েরই
বিশিপ্ত ভূমিকাছিল। কেশবচন্দ্র যেমন ধর্ম ও সমাজ সংস্কারের ক্ষেত্রে যুগান্তর
আনিয়াছিলেন, বৃদ্ধিমচন্দ্রও তেমনি বাংলা সাহিত্যে এক বির'ট যুগান্তর
আনিয়াছিলেন। তিনিই আধুনিক বাংলার প্রথম উপত্যাসিক, মননশীল
লেখক এবং বাঙালির প্রথম সাহিত্যগুরু। বাংলা গত্যের সর্বোত্তম সংস্কারক
তিনিই। কেশবচন্দ্র ও বৃদ্ধিমচন্দ্র উভয়েই স্ব স্থ প্রভিভা দ্বারা বাঙালির
সমাজ ও সাংস্কৃতিক জীবনকে একটি নৃত্ম গরিমায় ভূষিত করিয়া
গিয়াছেন। উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধে বাঙালিমানস-গঠনে যে তিনটি
প্রতিভা সবচেয়ে বেশি কার্য করিয়া গিয়াছে তাঁহারা হইলেন বিভাসাগর,
বৃদ্ধিমচন্দ্র ও কেশবচন্দ্র।



মহর্ষি দেবেজনাথের আত্মজীবনীতে দেখিতে পাই যে, ১৮৫৬ খ্রীষ্টাব্দে তাঁহার জীবনে ঘোরতর পরিবর্তন দেখা দিয়াছে, বিবিধ অশান্তির ফলে সংসার হইতে মুক্ত হইয়া মধেচ্ছ বিচরণের আকাজ্জা তাঁহার মনে জাগ্রত হইয়াছে। আর্ফ্লানিক ভাবে ব্রাহ্মধর্ম গ্রহণ করিবার পর তের বৎসর অতিক্রান্ত হইয়াছে এবং এই কালের মধ্যে ত্রাহ্মধর্ম গ্রন্থ রচনা করিয়া, তিনি রামমোহনের ব্ৰাক্ষসমাজকে একটি নৃতন রূপ দিয়াছেন; যাহা ছিল বীজাকারে, তাহাকেই তিনি বৃক্ষরূপে পরিণত করিয়াছেন। সত্যাধেষী দেবেন্দ্রনাথের নেতৃত্বে কলিকাতার ব্রাহ্মসমাজ তথন যথেষ্ট পরিণতি লাভ করিয়াছে। কিন্তু তারপর কি হইল ? মহর্ষি নিজেই লিখিয়াছেন : ''অক্ষয়কুমার দত্ত একটা 'আত্মীয়-সভা' বাহির করিলেন, তাহাতে হাত তুলিয়া ঈশ্বরের স্বরূপ বিষয়ে মীমাংসা হইত। এখানে বাঁহারা অঙ্গম্বরূপ, বাঁহারা আমাকে বেষ্টন করিয়া রহিয়াছেন, তাঁহাদের অনেকের মধ্যে আর কোন ধর্মভাব ও নিষ্ঠাভাব দেখিতে পাই না। কেবলি নিজের নিজের বৃদ্ধি ও ক্ষমতার লড়াই । কোণাও মনের মত সায় পাই না। আমার বিরক্তি ও ওঁদাস্ত অতিশয় বৃদ্ধি হইল।'' এই সময়ে রাজনারায়ণ বস্থ মেদিনীপুর ত্রাদ্ধসমাজে একটি বক্তৃতা পাঠ করেন। সেই বক্তৃতা দেবেল্রনাথের অত্যন্ত ভাল লাগিয়াছিল, কিন্তু তত্ত্বোধিনী সভার গ্রন্থাধ্যক্ষেরা তাহা পত্রিকায় প্রকাশযোগ্য মনে করিলেন না। ক্ষুর্কাচিত্তে দেবেজনাথ এক পত্রে লিখিতেছেনঃ "কতক-গুলান নান্তিক গ্রন্থাক্ষ হইয়াছে। ইহারদিগকে এ পদ হইতে বহিন্ধৃত ना कतिया मिल्ल जात वाक्तर्य প्रচादतत स्रविधा नारे ।"

রাক্ষসমাজের জীবনে এই সময়ে যে সন্ধট দেখা দিয়াছিল, 'রাক্ষসমাজের পঞ্চবিংশতি বৎসরের পরীক্ষিত বৃত্তান্তে' মহর্ষি তাহা পরবৃতীকালে স্পষ্টভাবেই উল্লেখ করিয়াছেন। তিনি লিখিয়াছেনঃ "শেষে ঈশ্বরের স্বরূপ লইয়াই রাক্ষদলের মধ্যে বিবাদ পড়িয়া গেল। তাঁহারা তর্ক উপস্থিত করিলেন, 'ঈশ্বর অনস্ত কি প্রকারে হইতে পারেন? হস্তোতালন কর

দেখি, ঈশ্বর সর্বজ্ঞ কি না ?' কি হাস্থাম্পদ। দার ক্রন্ধ করিয়া হস্তোত্তোলন
দারা ঈশ্বরের স্বরূপ নির্ণয় করা যে কি হাস্থাম্পদ, ইহা তাঁহারা তখন
ব্ঝিতে পারেন নাই। আমি এই সকল বিবাদ বিসন্থাদ দেখিয়া হিমালয়ে
চলিয়া গেলাম।"

দেবেন্দ্রনাথ এইসকল গোলযোগের নাম দিয়াছিলেন 'ব্রহ্মগোল'। তিনি তথন ব্রাহ্মসমাজের টুট্টিদিগের দোহাই দিয়া এই বিবাদ নিরত করিতে সক্ষম হইয়াছিলেন। কিন্তু তাঁহার মানসিক অশান্তি এমনই গভীর হইয়াছিলেন। কিন্তু তাঁহার মানসিক অশান্তি এমনই গভীর হইয়া উঠিয়াছিল যে, তিনি এইবার হিমালয় হইতে ফিরিবেন না সঙ্কল্ল করিয়াই গৃহ ত্যাগ করিয়া চলিয়া গিয়াছিলেন। স্পট্টই দেখা যাইতেছে, যে-ব্রাহ্মসমাজের জন্ম তিনি যৌবনকালেই তাঁহার দেহ মন ও অর্থ নিয়োগ করিয়াছিলেন, সেই ব্রাহ্মসমাজে যেন তাঁহার নেতৃত্বের সঙ্কট দেখা দিল। অন্তরঙ্গ সহকর্মিদের ধর্মবিশ্বাসে আন্তরিকতার অভাব লক্ষ্য করিয়া দেবেক্রনাথ যারপর নাই বিচলিত হইয়া পড়িলেন, যুক্তিবাদী নান্তিকদের লইয়া তিনি যেন কতকটা বিব্রত বোধ করিলেন। তাই হিমালয়ের নিভৃত প্রশান্তির মধ্যে চিত্তের শান্তি খুঁজিবার জন্ম মহর্ষি ১৮৫৬ খ্রীষ্টাব্রের আখিন মাসের মাঝামাঝি ভ্রমণে বাহির হইলেন। তারপর ১৮৫৮ খ্রীষ্টাব্রের শেষভাগে তিনি কলিকাতায় প্রত্যাবর্তন করেন।

আর গৃহে ফিরিবেন না, এই সয়য় লইয়াই দেবেন্দ্রনাথ গৃহত্যাগ করিয়াছিলেন, কিন্তু তুই বৎসর পরে তাঁহার এই সয়য় পরিবর্তিত হইল কেন? আত্মজীবনীতে তিনি লিখিয়াছেনঃ "একদিন আখিন মাসে খদে নামিয়া একটা নদীর সেতুর উপর দাঁড়াইয়া তাহার স্রোতের অপ্রতিহত গতি ও উল্লাসময়ী ভঙ্গী দেখিতে দেখিতে বিশ্বয়ে ময় হইয়া গেলাম।" নদীর সেই নিয়গামী স্রোতোধারার মধ্যে তিনি যেন তাঁহার অন্তর্থামী পুরুষের অপ্রান্ত সেই নিয়গামী স্রোতোধারার মধ্যে তিনি যেন তাঁহার অন্তর্থামী পুরুষের অপ্রান্ত ইম্বিত পাইলেনঃ "এই নদীর মত নিয়গামী হও। তুমি এখানে যে সত্য লাভ করিলে, যে নির্তর ও নির্চা শিক্ষা করিলে, যাও, পৃথিবীতে গিয়া তাহা প্রচার কর।" তিনি স্পষ্টই ব্ঝিলেন, ইহা ঈশ্বরের আদেশ। তারপর ফণ্মাত্র দিয়া না করিয়া, ঈশ্বরের ইচ্ছার সহিত তাঁহার ইচ্ছা মিশাইয়া দিয়া মহর্ষি গৃহে প্রত্যাবর্তন করিলেন।

মনের মধ্যে যে ভাব লইয়া এবং ঠিক যে সময়ে দেবেক্রনাথ কলিকাতায় ফিরিলেন, রাক্ষসমাজের ক্রমবিকাশের ধারা বিচার করিয়া আমরা দেখিতে পাই যে, ঠিক সেই সময়ে রাক্ষসমাজে আর একটি নৃতন প্রতিভার আবির্ভাবের জন্ম কেত্র প্রস্তুত হইয়াছিল। সমাজের সেই পরিবর্তিত পরিবেশে ইহাকে পরিচালিত করা কিছা ইহাকে অগ্রগতির পথে, ইহার স্বাভাবিক পরিণতির পথে লইয়া য়াওয়া একা দেবেক্রনাথের পক্ষে আর তখন সম্ভব ছিল না। ঈশ্বরবিশ্বাসী দেবেক্রনাথ জানিতেন যে, তাঁহার সকল কার্য অন্তর্থামী পুরুষের ইচ্ছা ছারাই নিয়্রত্রিত হইয়া আসিতেছে। আজ জীবনের ৪১ বৎসর বয়সে উপনীত হইয়া তিনি যেন নৃতন করিয়া ঈশ্বরের কয়ণা অন্তব্ব করিলেন। বীজ হইতে য়ধন এতদিনে রক্ষের উৎপত্তি হইয়াছে, তথন ইহাতে ফুল ফুটিবেই—রাক্ষসমাজ তাহার নিয়তি-নির্দিষ্ট ভূমিকা পালন করিবেই, হদয়ের মধ্যে এইরপ একটি ধারণা লইয়াই মহর্ষি যে সেদিন গৃহে প্রত্যাবর্তন করিয়াছিলেন, এই অন্নমান অসঙ্গত নয়।

আমরা দেখিয়াছি, প্রথম যৌবনেই কল্যাণ্মন্ত্রে দীক্ষিত হইয়া দেবেক্রনাথ ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের জন্ম আন্ধানিয়োগ করিয়াছিলেন এবং তের বৎসরকাল
পর্যন্ত তিনি সমাজকে পরিচালিত করিয়াছেন। তারপর ব্রাহ্মসমাজের
জীবনে সঙ্কট দেখা দিল, প্রেরণার অভাব বোধ হইল, মধ্যপথে অসিয়া ইহার
গতি যেন সহসা তর হইয়া গিয়াছে। ঠিক সেই য়ৢগসিয়িক্ষণেই দেবেক্রনাথের
সহিত আসিয়া মিলিত হইলেন কেশবচন্ত্র। এই ছুই ক্ষণজন্মা মহাপুরুষের
মিলনের কাহিনী য়থাস্থানে বলিব।

কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, ১৮৫৭ গ্রীষ্টাবেল তিনি রাক্ষসমাজে প্রবেশ করিবার জন্ম গোপনে প্রতিজ্ঞাপত্র লিখিয়া পাঠান। কথিত আছে, রাক্ষসমাজের একখানি ক্ষুদ্র পুস্তিকা পাঠ করিয়া তিনি সর্বপ্রথম রাক্ষসমাজের অন্তিহের বিষয় অবগত হন এবং "এই পুস্তিকায় 'রাক্ষধর্ম কি?' এই অধ্যায়টি পাঠ করিয়া, তাঁহার অন্তরের বিশ্বাসের সহিত উহার সম্পূর্ণ ঐক্য দেখিতে পান। স্কৃতরাং রাক্ষসমাজে প্রবেশ করিবার জন্ম তাঁহার অভিলাষ উদ্দীপ্ত হয়।" এই যে অন্তরের বিশ্বাস, ইহা কেশবচন্দ্রের মধ্যে কিভাবে জাগ্রত হইয়াছিল, সেই ইতিহাসের কথাই আগে বলিব। দেবেক্সনাথের স্থায় কেশ্বচক্রও ধনী পরিবারের সন্তান।

জোড়াসাঁকোর ঠাকুরপরিবারের ন্থায় কল্টোলার সেন-বংশের এশ্বর্থের সরিমাবড় কম ছিল না, তবে সে ঐশ্বর্থের সহিত আড়ম্বর ছিল না, বিলাসিতা তো ছিলই না। হারকানাথের সহিত রামকমলের পার্থক্য এইখানেই। রামকমল ধনী ছিলেন, কিন্তুমহান্তভব ব্যক্তি ছিলেন এবং সমকালীন বাংলার সমাজজীবনে তিনি য়ে প্রভাব বিস্তার করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন তাহার মূলে ছিল এই মহান্তভবতা। সত্য কথা বলিতে কি, ঐশ্বর্থের সহিত বৈরাগ্য—এ দৃষ্টান্ত সে মুগে একমাত্র ধর্মনিষ্ঠ রামকমলই প্রথম স্থাপন করেন। এই ধর্মনিষ্ঠাই ছিল সেন-পরিবারের প্রকৃত সম্পদ। স্থতরাং কেশবচন্দ্র এক ধর্মনিষ্ঠ ধনী পরিবারের সন্তান। এই স্ক্রিখ্যাত প্রাচীন পরিবারের সকল ঐতিহ্য লইয়াই কেশবচন্দ্র উনবিংশ শতকের তৃতীয় দশকের শেষভাগে জন্মগ্রহণ করেন।

কল্টোলার সেন-পরিবার ছিলেন হগলী জেলার অন্তর্গত গৌরীভার
(গরিফা) আদি অধিবাসী। কলিকাভায় স্থায়ীভাবে বসবাস করিলেও এই
পরিবারের লোকেরা অবকাশ পাইলেই স্বগ্রামে যাইতেন। সেখানে তাঁহারা
সকলের সহিত প্রাণ খুলিয়া মিশিতেন, ঐশ্বর্যের কোন ভেদ রাখিতেন না।
স্বভাবতঃই তাঁহাদের এই প্রকার আচার-আচরণ স্থানীয় অধিবাসীদিগকে
চমৎকৃত করিত। শৈশবে পরিবারবর্গের সহিত কেশবচন্দ্রও মাঝে মাঝে
গরিকায় আসিতেন। এইখানেই তিনি সেইসময়ে তাঁহার সমবয়সী এবং
আত্মীয় প্রতাপচন্দ্র মজুমদারের সহিত পরিচিত হইয়াছিলেন। উত্তরকালে
বিনি কেশবচন্দ্রের দক্ষিণহন্ত স্বরূপ হইয়া খ্যাতিলাভ করিবেন, সেই
প্রতাপচন্দ্রের সহিত শৈশবেই কেশবচন্দ্রের পরিচয় ও স্থ্যতা ইতিহাসের
নিগৃঢ় বিধানেই যে সাধিত হইয়াছিল, সে বিষয়ে কোন সন্দেই নাই।
বয়সে প্রতাপচন্দ্র কেশবচন্দ্র অপেকা তুই বৎসরের ছোট ছিলেন।

কেশবচন্দ্র তাঁহার জীবনে রামমোহনকে ধর্মপিতামহ এবং দেবেন্দ্রনাথকে ধর্মপিতা বলিয়া স্বীকৃতি দিয়াছেন। একেশ্বরবাদের ভূমির উপর দাঁড়াইয়া রামমোহন সকলের সহিত ভ্রাতৃত্বে মিলিতে চাহিয়াছিলেন এবং ইহার

জন্য তিনি দেশীয় ও বিদেশীয় ধর্মশাস্ত্র সমূহকে একেশ্বরবাদের প্রতিষ্ঠার উপায় হিসাবে গ্রহণ করিয়াছিলেন। তাঁহার স্বদেশবাসীগণকে বেদান্ত-প্রতিপান্ত ধর্মে আনয়ন করিবার জন্ম রামমোহনের প্রয়াস স্থবিদিত। তিনি প্রচলিত সকল প্রকার পোত্তলিকতার উচ্ছেদ্সাধন করিয়া একমাত্র অদ্বিীয় ঈশ্বরের উপাসনা প্রতিষ্ঠিত করিয়া গিয়াছেন। মোট কথা, রামমোহন শাস্ত্র এবং যুক্তিকে অবলম্বন করিয়াই ধর্মের সংস্কার চাহিয়াছিলেন; সকল শাস্তের প্রতিই তিনি সম্মান প্রদর্শন করিয়াছেন। সাধু মহাজনদিগের কোনো জাতি নাই, ইংগারা সকলেই ঈশ্বরের প্রভাব ও শক্তি, রামমোহন ইহা যেমন বিশ্বাস করিতেন, তেমনি আবার ধর্মের অলোকিকত্ব তিনি স্বীকার করিতেন না, ঈশ্বর-প্রেরিত মহাপুরুষদের জীবন ও উপদেশকেই তিনি সীকৃতি দিতেন। হিন্দু, মুসলমান এবং গ্রীষ্টান—প্রধানতঃ এই তিন সম্প্রদায়ের ধর্মত ও ধর্মশান্তের গৃঢ় আলোচনাই রামমোহন তাঁহার জীবনে ক্রিয়াছিলেন এবং এই অলোচনাৰ ফলে তিনি এই সিদ্ধান্তে পৌছিয়াছিলেন যে, "ঈশ্বর একমাত্র অদিতীয় ও তিনিই উপাস্ত, এই মূল মতে সকলের ঐক্য আছে, কেবল অবাস্তর ভেদ লইয়া বিবাদ বিসংবাদ।'' এই বিশ্বাসের বশবর্তী হইয়াই রামমোহন একেশ্বরণাদের ভূমিতে পৃথিবীর সকল ধর্মের লোককে এক করিতে প্রয়াস পাইয়াছেন। ব্রাক্ষসমাব্দের ট্রস্টডীডে তিনি তাঁহার এই মতকেই স্বস্পষ্টভাবে প্রকাশ করিয়া গিয়াছেন।

তারপর আদিলেন দেবেন্দ্রনাথ। তাঁহার জীবনে আমরা দেখিয়াছি যে ঐশর্থের স্থপশ্যা হইতে তুলিরা লইয়া ধর্ম তাঁহাকে তাহার পথের মাঝখানে দাঁড় করাইয়া দিল। ক্ষুরধারনিশিত অতি ছর্গম সেই পথে নির্ভরে পদ নিক্ষেপ করিয়া তিনি কিভাবে অমৃতের সন্ধান করিয়াছিলেন সে ইতিহাস স্থপরিচিত। রামমোহনের আদর্শবারা অন্ধ্রাণিত হইয়াই দেবেন্দ্রনাথ কোনদিকে দৃকপাত না করিয়া ভারতবর্ষের ঋষিকল্লিত চিরন্তন ব্রহ্মের আধ্যাত্মিক পূজা তাঁহার দেশবাসীর নিকট মুক্তকণ্ঠে ঘোষণা করিয়া গিয়াছেন। দেবেন্দ্রনাথও একজন সর্বজনীন ধর্মতের প্রবক্তা। তিনিও একদিন রামমোহনের মতো তাঁহার পূর্বতন সমন্ত সংস্কার, সমন্ত আশ্রম্ব পরিত্যাগ করিয়া একেবারে রিক্তহন্তে বাহির হইয়া পড়িয়াছিলেন—শাস্ত্র

নয়, প্রচলিত প্রথা নয়, তাঁহার ব্যাকুলতাই একদিন তাঁহাকে পথ দেখাইয়া-ছিল। দেবেজনাথ যথন প্রথম ব্রাহ্মসমাজে যোগদান করেন তথন তিনি সমাজকে কি অবস্থায় দেখিয়াছিলেন তাহা তাহার নিজের কথাতেই আমরা জানিতে পারি। তাঁরপর তিনি রামমোহনের প্রতিষ্ঠিত ব্রহ্মবীজ কিভাবে বৃক্ষরূপে পরিণত করিয়াছিলেন, সে কাহিনীও অতি স্থপরিচিত।\*

দেবেন্দ্রনাথের জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, তাঁহার সংগঠনী প্রতিভা দ্বারা তিনি যতদ্র পারিয়াছিলেন, ব্রাক্ষসমাজকে অগ্রগতির পথে লইয়া গিয়াছিলেন, তারপর ১৮৫৬ খ্রীষ্টাব্দে সহযোগিগণের শুক্ষ জ্ঞানতর্কে বিরক্ত এবং বিরত হইয়া সমাজের ভবিয়ৎ উন্নতির আশা একরকম তাগে করিয়াই তিনি হিমালয়ের নির্জনতার মধ্যে আশ্রয় গ্রহণ করেন এবং ছই বৎসর কাল সেইঝানে বাস করেন। ছই বৎসর পরে হিমালয় হইতে ফিরিয়া আসিয়া (১৫ই নভেদ্বর ১৮৫৮ খ্রীঃ) তিনি নব উদ্যামে, নব উৎসাহে ব্রাক্ষধর্ম প্রচারে প্রবৃত্ত হইলেন, শুক্ষ উপাসনা প্রণালীকে সজীব করিয়া তুলিলেন। শুক্ষ বিতর্কের হল তথবোধিনী সভা ভাঙিয়া গেল; ব্রাক্ষসমাজের মৃতভাব অপসারিত হইল। ব্রাক্ষসমাজ তথা মহর্ষির জীবনের সেই শুভক্ষণে তরুণের উৎসাহ লইয়া তাঁহার সহিত আসিয়া মিলিত হইলেন অন্ত্তকর্মা কেশবচন্দ্রের বয়স কুড়ি বৎসর।

কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, আঠার বংসর বয়সেই তাঁহার জীবনে ধর্মের ভাব জাগ্রত হইয়াছিল এবং "তাহা দিন দিন ঘনীভ্ত হইয়া বৈরাগ্যের তীব্রতায় পরিণত হইল।" আঠার হইতে কুড়ি এই ছই বংসরের আধ্যাত্মিক চেতনার উদ্মেষের ইতিহাস কেশবচন্দ্র স্বয়ং তাঁহার 'জীবনবেদ' গ্রন্থে বর্ণনা করিয়াছেন। কেশবচন্দ্র লিথিয়াছেনঃ "যখন কেহ সহায়তা করে নাই, য়খন কোন ধর্মসমাজে সভারূপে প্রবিষ্ট হই নাই, ধর্মগুলি বিচার করিয়া কোন একটি ধর্ম গ্রহণ করি নাই, সাধু বা সাধক শ্রেণীতে য়াই নাই,—ধর্মজীবনের সেই উষাকালে 'প্রার্থনা কর, প্রার্থনা কর', এই ভাব, এই শব্দ হদয়ের ভিতর উথিত হইল। ধর্ম কি, জানি না ও ধর্মসমাজ কোথায়, কেহ দেখায় নাই; গুরু কে, কেহ বলিয়া

<sup>\*</sup> লেখক-প্ৰণীত 'মহবি দেবেল্রনাথ' গ্রন্থ দ্রপ্তবা।

দেয় নাই—জীবনের সেই সময়ে আলোকের প্রথমাভাস স্বরূপ প্রার্থনা কর, প্রার্থনা ভিন্ন গতি নাই' এই শব্দ উচ্চারিত হইত।"

এই প্রার্থনার ভিতর দিয়াই কেশবচল্র ধর্মকে পাইয়াছিলেন, যেমন পাইয়াছিলেন দেবেক্সনাথ নক্ষত্রখচিত অনন্ত আকাশ হইতে। স্থতরাং আমরা দেখিতে পাইতেছি যে, কি দেবেল্রনাথ, কি কেশবচল্র উভয়েরই ধর্মজীবন ব্রাক্ষসমাজের সংস্পর্শে আসিবার বহু পূর্ব হইতেই আরম্ভ হইরাছে। উপাধ্যায় গৌরগোবিন্দ তাঁহার 'আচার্য কেশবচন্দ্র' গ্রন্থে বাল্যকালে কেশবচন্দ্রের ধর্মান্ত্রাগ প্রসঙ্গে লিখিয়াছেনঃ "কেশবচন্দ্র বাল্যকাল হইতে ধর্মপ্রিয় ছিলেন। তিনি যখন নিতান্ত শিশু, তখন তাঁহার পিতামহ তাঁহাকে অক্সান্ত শিশুগণ সহ হরিনাম অর্পণ করেন। অক্তান্ত সকলে সে নাম ভূলিয়া যান, কিন্তু কেশবচন্দ্র সে নাম কখন ভোলেন নাই। ইনি বাল্যকাল হইতে শুদ্ধসত্ত জীবন যাপন করিয়াছেন। ইনি স্নানান্তে পবিত্র পট্টবন্ত্র পরিধান করিয়। হরিনামের ছাপে স্বাঙ্গ ভৃষিত করিতেন।" রামমোহন বা দেবেল্ল-নাথের বাল্যপ্রকৃতি হইতে কেশবচন্দ্রের বাল্যপ্রকৃতির এই বৈশিষ্ট্যটুকু আমাদিগকে মনে রাখিতে হইবে। তাঁহার সমগ্র জীবন এবং সেই জীবনের যাবতীয় চিন্তা ও কার্য এই এক স্থবে রণিত, এক ছন্দে গ্রথিত। ব্হকানন্দের পরিণত জীবনের ভাব ও আচরণ যাঁহারা লক্ষ্য করিয়াছেন, তাঁহারাই ইহা বুঝিতে পারিরেন যে, ধর্মের ভাবটি শৈশবেই অতি স্বাভাবিক ভাবে পারিবারিক পরিবেশের মধ্য দিয়া কেশবচন্দ্রের জীবনে প্রবেশ করিয়াছিল। আরো একটি কথা এই প্রসঙ্গে উল্লেখ করিতে হয়। তাঁহার প্রধান জীবনীকারদের বৃত্তান্তের সাক্ষ্যে আমরা দেখিতে পাই যে, বাল্যকাল হইতেই কেশবচন্দ্রের চরিত্র বিশুদ্ধ ছিল। ধর্মসংস্কারের ক্ষেত্রে রামমোহন-দেবেক্দ্র-নাথের চিন্তা-ভাবনাকে যিনি উত্তরকালে একটি সম্পূর্ণ পরিণতি দান করিবেন, তিনি যে নির্মল চরিত্রের মান্ত্র হইবেন, ধর্মবোধ যে তাঁহার স্বাভাবিক ও সহজাত হইবে, এ বিষয়ে কোন সন্দেহই থাকিতে পারে না। তাই না কেশবচন্দ্র নিজে বার বার বলিয়াছেন—"I am a singular man"—আমি একটি বিশিষ্ট মানুষ। সেদিন বাংলার নবজাগরণের ইতিহাসের সন্ধিক্ষণে এমনই একজন 'Singular man'-এর প্রয়োজন ছিল।

তাঁহার ব্রাহ্মসমাজে যোগ দিবার ইতিহাস কেশবচন্দ্র স্বয়ং এইভাবে বর্ণনা করিয়াছেনঃ

"ইংরাজি শিক্ষা আমার মনকে বিচলিত করিয়া দিয়াছিল, সকলই যেন শৃন্ত বোধ করিতাম। পৌত্তলিকতা ছাড়িলাম, কিন্তু তাহার স্থলে কোন অস্লিঞ্চ নিশ্চিত ধর্মের স্কান পাইলাম না। সাংসারিকতার দিকে অগ্রসর হইতে লাগিলাম। ভগবৎ করুণার প্রভাবে আমি উচ্চতর বিষয়ের জন্ম ব্যগ্র হইয়া পড়িলাম। স্বয়ং ভগবান আমাকে আধ্যাত্মিক জীবনের রহশ্য—প্রার্থনার আশ্রয় লইতে বলিয়া দিলেন। আমি প্রতিদিন সকাল সন্ধায় প্রার্থন। লিখিয়া ব্যবহার করিতে লাগিলাম। জনশঃ আমি জ্ঞান, পবিত্রতা ও প্রেমে উন্নত হইতে লাগিলাম। তথন আমি একটা স্থনির্দিষ্ট ধর্ম ও সমাজের অভাব অন্তব করিতে লাগিলাম। কিছু সময় পূর্বে আমার নিজ গৃহে 'দি গুড্উইল ফ্রেটারনিটি' (The goodwill fraternity) নামক একটি কুদ্র সভা বা সমাজ স্থাপন করিয়াছিলাম; 'केंग्रत आगारमत পिতा, आगता প्रतम्भत छारे'—रेशारे हिल आगारमत गठ। প্রচলিত পুরাতন কোন ধর্ম বা সমাজ আমার উপযোগী বলিয়া বোধ হইল না। এমন সময়ে কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের প্রকাশিত একথানি কুদ্র পত্রিকা আমার হাতে আসিল। 'ব্রাহ্মধর্ম কি ?'-এই অধ্যায় পড়িয়া, আমার অন্তরস্থিত বিশ্বাস ও অভিমতের সহিত তাহার মিল দেখিলাম। মানুষ বা গ্রন্থের শিক্ষা গ্রহণ না করিয়া অন্তরাত্মায় ঈশ্বরের প্রকাশিত বাণী গ্রহণ করাই সর্বদা কর্তব্য, এই আমার অন্তৃতি। আমি তৎক্ষণাৎ ব্রান্ধ-সমাজে যোগ দিলাম।"

উল্লিখিত ফ্রেটারনিটি সভাতেই আসিয়া দেবেন্দ্রনাথ সর্বপ্রথম কেশব-চন্দ্রকে সন্দর্শন করেন। তাঁহার নিজমুখের বিবরণ এইরকমঃ "আমি যথন কেশববাবুর নাম ও ধর্মভাবের কথা প্রথম শুনিলাম, এবং শুনিলাম যে, তিনি তাঁহাদের কল্টোলাস্থ বাটাতে সভা করিয়া তাহাতে বক্তৃতা করেন, তথন একদিন গোপনে আমি তাহা দেখিতে গিয়াছিলাম।" সেই প্রথমবার দেখিরাই মহর্নিদেব তাঁহার প্রতি যে একটি দিব্য আকর্ষণ অত্নত্তব করিয়া-ছিলেন, সে কথাও তিনি পরবর্তীকালে নানাভাবেই প্রকাশ করেন। এই ফেটারনিটি সভার মূল আদর্শ ছিল—"ঈশ্বর আমাদের পিতা,' আমরা পরক্ষার ভাই।" সহপাঠীদের অনেকেই কেশবচন্দ্রের এই সভায় আসিতেন এবং তিনি তাহাদের লইরা ধর্মের আলোচনা করিতেন। শুধু আলোচনা নয়, কিশোর কেশব সেখানে একেশ্বরবাদীদের উপদেশ পাঠ করিতেন এবং ইংরেজিতে বক্তৃতাও করিতেন। বলিতে গেলে তাঁহার অপ্রতিম বাগ্মীতার স্ট্রচনা এই ফ্রেটারনিটি সভাতেই। সহপাঠীদের মধ্যে ছিলেন সত্যেন্দ্রনাথ ঠাকুর। ইনি দেবেন্দ্রনাথের মধ্যম পুত্র। সম্ভবতঃ পুত্রের মারকৎ দেবেন্দ্রনাথ কলুটোলার বিখ্যাত রামকমল সেনের পৌত্র কেশবচন্দ্রের পরিচয় পাইয়া থাকিবেন। কেশবচন্দ্রের বয়্ত্রস তখন উনিশ বৎসর। উনিশ বৎসরের ছেলে—এবং সম্বতি সক্ষার ও সম্রান্ত বংশের ছেলে—এমন ভাবে সভা করিয়া ধর্মের কথা আলোচনা করিতেছেন—উনিশ শতকের বাংলার নবজাগৃতির ইতিহাসে এই ঘটনা বিরল।

উনিশ বংসর ব্য়সের একটি ধনীর ছেলের পক্ষে সমাজ ও সংসারের প্রচলিত বিলাস ব্যসনে প্রমন্ত হওয়াই যে যুগে স্বাভাবিক ছিল সেই যুগে কেশবচরিত্রে ঈশ্বরান্থরাগের এই যে আভাস আমরা লক্ষ্য করি, ইহা গভীরভাবে অনুধাবনের বিষয়। ঈশ্বরের কথা, ধর্মের কথা ব্রিবার বয়স তো ইহা নহে। তখন তিনি সন্ত বিবাহিত কিশোর, কিন্তু সংসার তাঁহাকে আকর্ষণ করিল না, সাংসারিক বিলাস-ব্যসনও তাঁহাকে আকর্ষণ করিল না। এ বড়ো অভুত ব্যাপার, অন্ততঃ সেই যুগের সামাজিক পরিপ্রেক্ষিতে তো বর্টেই। আবার প্রচলিত পৌত্তলিক ধর্ম নয়, একেবারে স্প্রাচীন আর্যধর্মের মূল তত্ত্ব অভিনেবেশ সহকারে আলোচনা করিবেন তাঁহারাই দেখিতে পাইবেন যে ইহাতে আশ্র্য হইবার কিছু নাই। তাঁহার জীবনেতিহাসে দেখিতে পাই যে, হিন্দু কলেজে পড়িবার সময়ই তিনি সহপাঠী ও বন্ধুদের নৈতিক উন্নতির জন্ম সভা সমিতি, খেলিবার দল, স্কুল প্রভৃতি ছোটখাটো

ক্ষেক্টি প্রতিষ্ঠানের স্থচনা করিয়াছিলেন। শৈশব হইতেই মানসিক উৎকর্ষ সাধনের প্রতি তাঁহার কেমন যেন একটি একাগ্র লক্ষ্য ছিল—তাহাই ছিল কেশব-জীবনের কেন্দ্রীয় বিলু। সতর বৎসর বয়সেই তিনি কলুটোলা সান্ধ্য বিভালয় স্থাপন করেন। পল্লীর অনেকগুলি কিশোর বালক ছাত্ররূপে সেই স্থলে সমবেত হইল। এই স্থলে কেশবচন্দ্রের সহকর্মীদের মধ্যে অক্সতম ছিলেন প্রতাপচন্দ্র মন্ত্রুমদার। ইংগারা সকলেই এই স্থলে শিক্ষকতার কার্য করিতেন। কথিত আছে, এই সান্ধ্য স্থলে ইংরেজি সাহিত্যের পঠন-পাঠন হইত, সাধারণ জ্ঞাতব্য বিষয়ে শিক্ষা দেওয়া হইত, আর সকলের চেয়ে বড়ো কথা—এখানে ধর্ম ও নীতি বিষয়ে নিয়মিত উপদেশ দেওয়া হইত। এই ত্ইটি ঘটনা হইতে একটি সিদ্ধান্ত অপরিহার্য—শৈশবকাল হইতেই সহপাঠী ও অন্তর্ম্ব বন্ধুদের উপর কেশবচন্দ্রের নেতৃত্ব স্থপ্রতিষ্ঠিত হইয়াছে।

এখানে একটি প্রশ্ন আছে। এত অন্ন বয়সে স্কুল করা, সভা করা কেবলমাত্র নেতৃত্বশক্তি থাকিলেই কি সম্ভব, না, কিছু বিভাব্দ্ধিরও দরকার ? তাঁহার জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে, "কলেজে প্ডার সময় শুধু কলেজের পরীক্ষা পাশ করিবার জন্ম উদিয় না হইয়া জীবনের বুহত্তর পরীক্ষা সকল পাশের জন্ম তিনিজ্ঞান উপার্জনে আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন।" কলিকাতায় তথন পাবলিক লাইত্রেরি প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে (১৮৩৬ এঃ)। হিন্দুকলেজ ত্যাগ করিবার সঙ্গে সঙ্গে কেশবচন্দ্রের বিভাৰ্জন শেষ হইয়া যায় নাই। তিনি মেটকাফ হলে ( এইখানে পাবলিক লাইবেরি সংস্থাপিত হয় ) গিয়া প্রতিদিন আট-দশ ঘণ্টা কাল অধ্যয়নে রত থাকিতেন। সে সময়ে তিনি পাশ্চাত্তা দর্শন, মনোবিজ্ঞান, নীতিবিজ্ঞান, ধর্মবিজ্ঞান, বাইবেল, ইংরেজি সাহিত্য ও কাব্যগ্রন্থ একান্ত মনোযোগের ষ্ঠিত পাঠ করিতেন। শেক্সপিয়র, মিলটন, বেকন তাঁহার কণ্ঠস্থ ছিল। হিন্দুকলেজ ও মেট্রোপলিটন কলেজে তাঁহার ছাত্রাবস্থা অতিবাহিত হইয়া-ছিল। তাঁহার ছিল अम्मा अधायन-स्पृश। कलाय्यत नाहेखिति, त्मिकाक হলের লাইত্রেরি তিনি পড়িয়া শেষ করিয়াছিলেন। সেই বয়সে নিবিষ্ট মনে তিনি যখন ইংরেজি দর্শন শাস্ত্র পাঠ করিতেন, তাহা দেখিয়া তাঁহার দর্শনের অধ্যাপক মিঃ জোনস পর্যন্ত বিশ্বিত হইয়াছিলেন। এই অধ্যয়নস্পৃহা

তাঁহার প্রকৃতিতে একটি আশ্রুর্য পরিবর্তন আনিয়া দিয়াছিল। ইহার ফলেই শৈশবকাল হইতেই তিনি বিলাস-ব্যসনে বা হালকা আমোদ-প্রমোদে বীতস্পৃহ হইয়া উঠেন। সেই বয়সেই তিনি সর্বদাই গন্তীর, য়য়ভাষী ও চিন্তাশীল থাকিতেন। তাঁহার নির্মল নৈতিক চরিত্রের প্রভাব সেই বয়সেই তাঁহার বয়ুদের অনেকের চরিত্রকেই প্রভাবিত করিতে সমর্থ হইয়াছিল। ছাত্রাবস্থাতেই তাঁহার বিবাহ হইয়াছিল (১৮৫৬ খ্রীঃ)। কিন্তু সে বিবাহ নাম মাত্র। দাম্পত্য-জীবনের প্রতি তিনি তথনই বিন্দুমাত্র আকর্ষণ বোধ করিলেন না। বাড়ির অনেকেই সেদিন কেশবচল্রের এই ভাব দেখিয়া বিচলিত হইয়াছিলেন; কেহ কেহ বিশ্বিতও হইয়াছিলেন।

জীবনের এই অধ্যায়ের কথা বলিতে গিয়া কেশবচন্দ্র তাঁহার 'জীবনবেদ' গ্রন্থের চতর্থ অধ্যায়ে লিখিয়াছেন: 'বিধাতা জানেন প্রথম হইতেই বৈরাগ্যের মেঘ দেখা দিয়াছিল। অষ্টাদশ বৎসর বয়সে অল্প থর্মজীবনের সঞ্চার হয়; কিন্তু চতুর্দশ বৎসরেই মৎশু ভক্ষণ পরিত্যাগ করিলাম। কে মতি দিল? কে বলিল আমিষভক্ষণ নিষিদ্ধ? এক গুরু স্থানিতাম, তাঁহাকেই মানিতাম; তাঁহাকে বিবেক বলিতাম। । । । যতপ্ৰকার স্থভাগ যৌবনে হয়, তৎসমূদয় বিষবৎ ত্যাগ করিলাম। তখন ধর্ম জানিতাম না,---कानिजाम मः माती रुख्या भाभ, द्विन रुख्या भाभ। मः माद्वित विनास অনেকেই মরিয়াছে।" কেশবচন্দ্রের এই বয়সের মানসলোকের প্রতি দুষ্টিনিক্ষেপ করিলে বিশ্বিত হইতে হয়। তিনি নিজেকে নিজেই তৈরি করিয়াছেন। সেই বয়সেই অল্পভাষী হইয়াছেন, চপলতা ত্যাগ করিয়াছেন। অপচ এই বয়সের এই যে বৈরাগ্যভাব আমরা কেশবচল্রের চরিত্রে দেখিতে পাই, ইহার কোনো বাহ্য লক্ষণ ছিল না, অথবা ইহার জন্ম শরীরকে কোনো প্রকারে কণ্ট দিয়া তাঁহাকে অস্বাভাবিক উপায়ও অবলম্বন করিতে হয় নাই। সহজ স্বাভাবিক বৈরাগ্যই তিনি অবলম্বন করিয়াছিলেন: শরীরে ভত্ম লেপন করিয়া তাঁহাকে বৈরাগ্য সাধন করিতে হয় নাই। স্পষ্টতঃই কেশবচন্দ্রের অন্তরের অন্তঃহল হইতে এই বৈরাগ্যের ভাব তাঁহার জীবনে দেখা দিয়াছিল এবং ইহাই ছিল তাঁহার সমগ্র জীবনের স্থমা। ইহার জন্ম পরিবারে তাঁহাকে কম নির্যাতন ভোগ

করিতে হয় নাই; অভিভাবকদের অনেকেই তাঁহাকে বুঝাইতে চেষ্টা করিয়াছিলেন, কিন্তু সকলের অলক্ষ্যে থাকিয়া জীবনবিধাতা কেশবচন্দ্রের চরিত্রকে যেভাবে গড়িয়া তুলিতেছিলেন, তাহা সেদিন অনেকের দৃষ্টিতেই ধরা পড়ে নাই। ইহার ফলে কেশবচন্দ্রের জীবনের নৈতিক বনিয়াদ স্থৃদৃঢ় হইয়াছিল, আর চরিত্র হইয়াছিল নির্মল-একেবারে নিখাদ সোন। এই দিক দিয়া বিচার করিয়া দেখিলে, উনিশ শতকের নবজাগরণের ইতিহাসে কেশবচল্রের অনন্তসাধারণত্ব স্বাংশে স্বীকৃত। আজ যখন আমরা কল্পনা করি যে, সেই পৌতলিক পরিবারে সাকার দেবদেবীপূজা মহোৎসবের মধ্যে বাহার বাল্যজীবন অতিবাহিত হইয়াছিল, থাঁহার চারিদিকে ছিল বিলাস ও স্থভোগের অজম উপকরণ—তিনি কেমন করিয়া অদ্বিতীয় নিরাকার ঈশ্বরের জীবন্ত শক্তিতে বিশ্বাসী হইয়া উঠিয়াছিলেন—তথন আমাদের মনে হয়, জীবনে তিনি এই মহামূল্য সতা প্রার্থনার ভিতর দিয়াই লাভ করিয়াছিলেন। এই বৈরাগ্য, এই প্রার্থনাই ছিল কেশব-জীবনের ভিত্তিভূমি। নৈশবিভালয় অথবা সভা স্থাপন করিয়া, সেই সতের-আঠার বৎসর বয়সে কেশবচন্দ্র যে তাঁহার সমবয়সী একদল শিক্ষিত তরুণের চরিত্রকে অমনভাবে প্রভাবিত করিতে পারিয়াছিলেন, তাহার রহস্ত তো এইখানেই। নিঃসন্দেহে 'তোঁহার বৈরাগ্য, উৎসাহ ও বিশুদ্ধ জীবন একতা মিলিত হুইয়া বুবকর্ন্দের মনকে স্বিশেষ প্রোৎসাহিত করিয়াছিল।"

কেশবচন্দ্র বাদ্যসমাজে যোগদান করিলেন।

এখন হইতে তাঁহার জীবনের দিতীয় পর্ব আরম্ভ হইল। এই পর্বের স্থায়িত্বকাল ১৮৫৯ খ্রীষ্টান্দ হইতে ১৮৬৬ খ্রীষ্টান্দ। যে সাত বংসরকাল তিনি আদি রাক্ষসমাজ্যের সহিত সংশ্লিষ্ট ছিলেন, সেই সাত বংসরকালের মধ্যে রাক্ষসমাজ্যের কর্মধারায় ও সংগঠনে যে বিপুল পরিবর্তন দেখা দিয়াছিল, সেইতিহাস জানিবার মতন। "রাক্ষসমাজে প্রবেশ তাঁহার পক্ষে যতটা প্রোজনীয় ছিল, রাক্ষসমাজের পক্ষেও যেন তদপেকা অধিক প্রয়োজনীয় ছিল, রাক্ষসমাজের পক্ষেও যেন তদপেকা অধিক প্রয়োজনীয় ছিল মনে হয়। রাক্ষসমাজই এইরূপ একজন শক্তিশালী ব্যাখ্যাতা, সংস্কারক,

সংগঠক, প্রচারক ও নেতার জন্ম অপেক্ষা করিতেছিল।" প্রতাপচন্দ্রও এইরূপ অভিমত প্রকাশ করিয়া বলিয়াছেন—"It would almost seem that he entered the Brahmo Samaj not to learn but to teach"—এবং ইহা যে অন্তর্যাগীর অত্যুক্তি নহে তাহা আমরা রামমোহন হইতে দেবেন্দ্রনাথের সময় পর্যন্ত অর্থাৎ ১৮০০ গ্রীষ্টাব্দ হইতে ১৮৫৯ গ্রীষ্টাব্দ কাল পর্যন্ত রাজসমাজের ক্রমবিকাশের ইতিহাস আলোচনা করিয়াই ব্বিতে পারি। "রাজা রামমোহন রাজধর্মের যে বীজ এদেশে বপন করিয়া গিয়াছিলেন, মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথের সাধনায় সবেমাত্র তাহা অন্ত্ররিত হইতেছিল, তাহার ক্রমবিকাশের অনন্ত পথ অনাবিন্ধৃত অবস্থায় সমূপে প্রসারিত ছিল। সেই পথ আবিন্ধার ও তাহার সংস্কার ও সম্প্রদারণের জন্মই যেন বিধাতা কেশবচন্দ্রকে এদেশে পাঠাইয়াছিলেন। সেই স্ক্রমহৎ ও স্কুকঠন কর্মভার লইয়াই কেশবচন্দ্র ধর্মজীবনে প্রবেশ করিলেন।"

প্রবেশ করিয়া তিনি যথন দেবেল্রনাথের ঘনিষ্ঠ সংসর্গে আসিলেন তথন তরুণ কেশবচন্দ্র দেবেন্দ্রনাথের মধ্যে শুধু একজন যৌবন-সম্পন্ন স্থলের সতেজ পুরুষকেই দেখিলেন না, পরন্ত তাঁহার মধ্যে তিনি সেই মানুষকেই প্রত্যক্ষ করিলেন ধাঁহার জীবনে ঈশ্বরামুভূতি ছিল প্রত্যক্ষ সত্য বস্তু, কল্পনাবিলাস নয়। কেশবচন্দ্র তাঁহার সকল সত্তা দিয়া অন্নভব করিলেন যে, তিনি যেন এক বিরাট ধর্মজীবনের সালিধ্যে আসিয়াছেন—যে জীবনে ব্রশ্বজ্ঞান, ব্রহ্মধ্যান ও ব্ৰহ্মাত্রিধ্য নিত্য সাধনে পরিণত হইয়াছিল। তিনি তাঁহার সমস্ত হাদয়-মন দিয়া ব্রহান্তভূতি উদ্ভাসিত সেই মূতি নিরীক্ষণ করিলেন এবং সেই প্রথম দর্শনেই কেশবচন্দ্রের হৃদয়ে সেই মূর্তি মুদ্রিত হইয়া গেল—তিনি দেবেক্রনাথকে পিতৃক্তপে অর্থাৎ ধর্মজীবনের পিতারূপে বরণ করিলেন। অক্সদিকে তরুণ কেশবচন্দ্রের মধ্যে বিশুদ্ধ ধর্মভাব দেখিয়া দেবেন্দ্রনাথ যারপর নাই বিশ্বিত হইয়াছিলেন। এই তরুণের সহিত তিনি এক আধ্যাত্মিক যোগ অত্তব করিলেন। এই দীর্ঘকাল তিনি এই ব্রাহ্মসমাজকে গড়িয়াছেন, ব্রাহ্মধর্মকে ন্ধপ দিয়াছেন, কত নবীন প্রাণে এই নবধর্মের প্রতি উৎসাহ এবং আগ্রহ প্রদীপ্ত করিয়া দিয়াছেন, তথাপি দেবেন্দ্রনাথের মনে হইয়াছে, কোথায় সেই মান্ত্ৰ যাহার নিকট ধর্ম নিখাস-প্রখাসের মতন স্বাভাবিক, কোপায় সেই

দংগঠনী প্রতিভা যাহাকে আশ্রম্ম করিয়া ব্রাহ্মসমাজ তাহার নিয়তি-নির্দিষ্ট পরিণতির পথে অগ্রসর হইবে ? সেই মাগ্নমকেই আজ তিনি যেন এই তরুণ কেশব্চন্দ্রের মধ্যে প্রত্যক্ষ করিলেন। এইভাবেই সেদিন দেবেল্দ্রনাথের জীবন-চেতনার সহিত বিপ্লবী কেশব্চন্দ্রের অগ্নিময়ী চেতনা আসিয়া মিলিত হইয়াছিল। ইতিহাস ইহারই অপেক্ষায় ছিল।

কেশবচন্দ্রের ব্রাহ্মসমাজে প্রবেশ সতাই একটি গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা।

ব্রাক্ষসমাজের যে অবস্থায় তিনি ইহাতে যোগদান করেন, সেই অব্স্থায় সমাজের পকে ইহা যে কত প্রয়োজনীয় ছিল ত্রাহ্মসংঘের পরবর্তী ইতিহাসই তাহার অভ্রান্ত সাক্ষ্য বহন করে। ১৮৫৯ গ্রীষ্টাব্দের পর হইতে ব্রাহ্মসমাব্দের যে ইতিহাস তাহা কেশ্বচন্দ্রকে কেন্দ্র করিয়াই আবর্তিত হইয়াছে। এই সময় হইতেই ব্রাক্ষমাজ তাহার ঐতিহাসিক বিবর্তনের পথে পদক্ষেপ করিতে আরম্ভ করে। দেবেলুনাথ তাঁহার জ্ঞান, মনীষা ও ধ্যাননিষ্ঠার দ্বারা সমাজের মতটুকু উন্তিবিধান করিয়াছিলেন, তাহা নিঃসন্দেহে তাঁহার প্রতিভার পরিচায়ক। কিন্তু জাঁহার চিত্ত যতই ব্রহ্মধ্যানের নিবিভূতার মধ্যে ভুবিয়া যাইতে লাগিল ততই যেন দেবেন্দ্রনাথ সমাজ হইতে নিজেকে পুথক করিয়া লইতে লাগিলেন। •কিন্তু ভারতবর্ষের মাটীতে এই কলিকাতা শহরে উনবিংশ শতকের তৃতীয় দশকে রাজ। রামমোহন রায় যে ব্রাক্ষসমাজের স্থচন। করিয়া গিয়াছিলেন, যে দর্বজনীন ধর্মের উদ্বোধন করিয়া গিয়াছিলেন-তাহার ঐতিহাসিক পরিণতি দেবেল্রনাথের প্রতিভায় ধরা পড়ে নাই; যদি পড়িত তাহা হইলে কেশবচন্দ্র দেনের প্রয়োজন হইত না। রামমোহনকে কেশবচন্দ্র সর্বমানবজাতির প্রতিনিধি হিসাবে দেখিয়াছেন, আর-সকলে তাঁহাকে দেখিয়াছেন কেবলমাত্র হিন্দুধর্মের একজন সংস্থারক হিসাবে, ভারতপ্ষিক হিসাবে। ধর্মজগতে রামমোহন একজন দিখিজয়ী যোদ্ধা ছিলেন, দেবেন্দ্রনাথ ছিলেন ধ্যানসমাহিতচিত্ত একজন সাধক। অথচ এই তুইজনকেই কেশবচক্র ধর্মপিতামহ ও ধর্মপিতার স্বীকৃতি দিয়াছেন। রামমোহনের পর ভারতবর্ষ তথা পৃথিবীর ধর্মসংস্কারের ইতিহাসে কেশবচক্রই এ-কালে দ্বিতীয় যোদ্ধা পুরুষ।

ধর্মপিতামহ রামমোহন সম্পর্কে কেশবচন্দ্রের উক্তি প্রণিধানযোগ্য। "Among India's great men Rammohun Roy holds a high rank. Like all great men he brought into the world his own idea and devoted his life to its realisation. That idea was catholic worship. Whoever has deeply studied his life and carefully looked into his speculations and movements, cannot but admit this to have been his guiding principle. That he was a religious reformer of India is universally admitted, and as such he is universally admired. He is also reputed as an extraordinary theologian. He knew English, Arabic, Sanskrit, Greek, Latin, and Hebrew and his writings bear testimony to his vast and varied learning." কেশবচন্দ্র রামমোহনকে "Giant mind" বলিয়াছেন এবং এই বিরাট মনের পরিচয় দিতে গিয়া তিনি লিখিয়াছেনঃ "The ruling idea of his mind was to promote the universal worship of the One Supreme Creator, the Common Father of mankind." শুধু তাহাই নহে। বিলাত যাইবার পূর্বে রামমোহন তাঁহার প্রতিষ্ঠিত ব্রাক্ষসমাজের জন্ত যে ট্রষ্ট ডিড সম্পাদন করিয়া গিয়াছিলেন তাহার ব্যাখ্যাপ্রসঙ্গে কেশবচন্দ্র লিখিয়াছেন: "Who can contemplate, without emotion, the grandeur of such a universal church—a church not local or denominational, but wide as the universe, and co-extensive with the human race, in which all directions of creed and colour melt into one absolute brotherhood? Who can look without wonder and profound reverence upon moral grandeur of that giant mind which conceived and realised such a church ?"

তারপর ধর্মপিতা দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর ও তাঁহার প্রতিষ্ঠিত তত্তবোধিনী সভা সম্পর্কে কেশবচন্দ্রের মন্তব্য এই প্রসঙ্গে আলোচিতব্য। রামমোহনের

মৃত্যুর পর ব্রাহ্মসমাজের নেতৃত্ব যে দেবেন্দ্রনাথের উপর স্বস্ত হইয়াছিল, ইহা কেশবচন্দ্র স্বীকার করিয়াছেন, কিন্তু দেবেল্রনাথকে তিনি "original genius of a revolutionary reformer" বলেন নাই। দেবেল্রনাথের মিশন ছিল, "The worship of God as a living reality, in spirit and love" এবং ইহাকে সার্থক করিয়া তোলাই ছিল মহর্ষির জীবনত্রত এবং তিনিও যে ইতিহাসের একটি গুরুতর প্রয়োজনকে সর্বতোভাবে সার্থক করিয়া তুলিবার প্রয়াস পাইয়াছিলেন, সে বিষয়ে কেশবচল্র নিঃসন্দেহ ছিলেন। দেবেল্রনাথকে তিনিও ঐতিহাসিক ব্যক্তি বলিয়াছেন, তবে রামমোহনের মানসিকতা মহর্ষির ছিল না। কেশবচন্দ্র লিখিয়াছেন: "In vain would we expect to find Babu Debendra Nath occupying the front ranks of the battlefield of reform, doing desperate battle with absurd usages and institutions, reducing the old castle of error into ruins with single-handed valour and purchasing triumph with hard sacrifices. This is quite foreign to his ideas and his quiet misson. Not war but peace is his watchword; not action but contemplation. He summons us not to the stirring activities of social battles but takes us into the closet and beside the altar". কিন্তু দেবেলনাথের আধ্যাত্মিক অর্ভৃতি যে রামমোহন অপেকা গভীরতর ছিল, এ-কথা কেশবচন্দ্র স্বীকার করিয়াছেন। প্রার্থনা এবং ধ্যানের ভিতর দিয়া মহর্ষি ব্রহ্মসালিধ্য লাভ করিয়াছিলেন, তাই ধর্মসংস্কারক হিসাবে তাঁহার পক্ষে যোদ্ধভাব অবলম্বন করা অসম্ভব ছিল। আবার এই নিরন্তর ব্রহ্মচিন্তা, ব্রহ্মধ্যান যে মানুষের জীবনে শুক্ষতা বা নীরসতা আনিয়া দেয় না ইহা জীবনকে সরস ও স্থন্দর করিয়া তোলে, মহর্ষির জীবন তাহারই সাক্ষ্য বহন করে। কেশবচক্র তাই বলিয়াছেন: "Thus God was to him both life and love...this life is a standing rebuke to those who represent theism as a dry abstract creed incapable of influencing the heart much less of administering comfort and

peace to it...Here is a life which show us vividly the influence of theistic faith, its vitality and its joys. "আর মহর্ষির তত্ত্বোধিনী সভার প্রসঙ্গে কেশবচন্দ্র লিখিরাছেন যে, সমাজের পুনর্জীবনের পক্ষেই ইহার প্রয়েজনীয়তা ছিল এবং "This society lived to do immense good to the Brahmo Samaj and to Bengal, and entitled itself to the enduring gratitude of the nation few will venture to deny."

রামমোহনের বিশ্বব্যাপক মানসিকতা ও বিশ্ববিজয়ী যোদ্ধভাব আর দেবেন্দ্রনাথের অথও শান্ত ব্রদান্তরাগ—পিতা ও পিতামহের এই চুই ভাবের সম্যক অন্ধীলনের ভিতর দিয়াই কেশব্চন্দ্রের জীব্ন ও জীব্নাদর্শ চুই-ই সার্থক হইয়াছিল।\*

রামমোহন ও দেবেন্দ্রনাথ সম্পর্কে কেশবচন্দ্রের উক্তিগুলি ১৮৬৫ খ্রীষ্টাব্দে প্রকাশিত 'ইণ্ডিয়ান মিরার' পত্রিকা হইতে উদ্ধত ।

ব্রহ্মসমাজে যোগদান করিবার এক বৎসর পরে কেশবচন্দ্রের জীবনে একটি অগ্নিপরীক্ষা আদিল। ইহা পারিবারিক দীক্ষা। কুলগুরুর নিকট মন্ত্র গ্রহণ হিন্দুসমাজের একটি অতি পুরাতন প্রথা বলিয়া স্বীকৃত ছিল। কলুটোলার সেন-পরিবার পুরুষাত্মক্রমে বৈষ্ণব এবং দীক্ষা-বিষয়ে বৈষ্ণবপরিবারমাত্রের নিষ্ঠা অতান্ত দৃঢ়। কেশবচন্দ্র যথন গুনিলেন যে পরিবারের চিরাচরিত প্রথামুদারে তাঁহাকে তাঁহাদের কুলগুরুর নিকট দীকা গ্রহণ করিতে হইবে, তখন স্বভাবতঃই তাঁহার অন্তর বিদ্রোহী হইয়া উঠিল। তাঁহার স্থতীক্ষ বিবেক বজ্রধ্বনিতে পৌত্তলিক গুরুর নিকট পৌত্তলিক মন্ত্র গ্রহণের স্থদ্য প্রতিবাদ করিল। দীক্ষাগ্রহণে তিনি সম্মত হইলেন না এবং সে-কণা তিনি স্পষ্টভাবেই তাঁহার অভিভাবকদের জানাইয়া দিলেন। পরিবারের মধ্যে যাঁহারা কেশবচন্দ্রের অপৌত্তলিক মনোভাব অবগত ছিলেন, তাঁহাদের মধ্যে কেহ কেহ তাঁহাকে এমন উপদেশও দিলেন যে—"গুরু যেমন মন্ত্র দিবার দিয়া यान, म-मञ्ज ज्ञा वा भुजािन किছू ना कतित्वहे हहेन।" वना वाल्ना, কেশবচন্দ্রের বিবেক ইহাতে সায় দিতে পারিল না। তিনি দীক্ষা তো গ্রহণ করিলেন্ট না পরন্ত অহুষ্ঠানের দিন তিনি গৃহত্যাগ করিয়া সোজা জোড়াস নৈবেন্দ্রনাথের নিকট চলিয়া গেলেন। প্রতিবেশিরা ভাবিলেন, সেন-পরিবারের পুত্র কেশবচন্দ্র বুঝি খ্রীষ্টান হইবার জন্ম পাদরিদের নিকট চলিয়া গিয়াছেন। সেইদিন গভীর রাত্রেই তিনি গৃহে প্রত্যাবর্তন করিয়া-ছিলেন।

সেন-পরিবারে এই ব্যাপারটি লইয়া অসন্তোষের স্থাই ইইয়াছিল। তাঁহারা
প্রথাহকেমে নিষ্ঠাবান বৈষ্ণব; তাঁহাদের জীবনের আচার-আচরণ সবই
পুরাতন ধারায় চলিয়া আসিতেছে। সে-ফেত্রে কেশবচন্দ্রের এই বিসদৃশ
আচরণে তাঁহার অভিভাবকদের পক্ষে ফুরু ইওয়াই স্বাভাবিক। অধিকন্তু
যথন তাঁহারা পরিদ্ধাররূপে জানিতে পারিলেন যে, কেশবচন্দ্র রাক্ষ হইয়াছেন,
তথন তাঁহাদের ক্ষোভের সীমা-পরিসীমা ছিল না। তথনকার দিনের

নিষ্ঠাবান ও প্রাচীনপন্থী হিন্দুদিগের চক্ষে এটান হওয়া আর ব্রন্ধে হওয়াতে খুব বেশি পার্থক্য ছিল না। পরিবারের সকলেই যে তাঁহার ব্যবহারে অসম্ভই হইলেন, কেশবচন্দ্র তাহা বুঝিলেন। বুঝিবার মত ব্য়স তথন তাঁহার হইয়াছিল। কেশবচন্দ্রের প্রধান জীবনচরিতকার উপাধ্যায় মহাশয় এই প্রসঙ্গে লিখিয়াছেন: "কেশব দীক্ষা গ্রহণ করিলেন না, ধর্মান্তরের আশ্রয় গ্রহণ করিলেন, মেছবং বিদ্বিষ্ট ঠাকুর-পরিবারের সঙ্গে যোগ দিলেন, ইহাতে পরিবারমধ্যে একটি ছলমূল ব্যাপার উপস্থিত হইল। জ্যেষ্ঠতাত হরিমোহন সেনের অত্যন্ত প্রতাপ, কিন্তু কেশবের ধীরতা দৃঢ়নিষ্ঠতার নিকটে উহা পরাজ্যর লাভ করিল।"

কলুটোলার সেন-পরিবারে এই ঘটনাটির গুরুত্ব বড় কম নয়। ইহার পর হইতে এই পরিবারের আর কোনো যুবক কুলগুরুর নিকট মন্ত্র গ্রহণ করেন নাই। দৃষ্টান্তের প্রভাব এইরকমই হইরা থাকে। আবার কেশবচন্দ্রের জীবনের বহু ঘটনার মধ্যে এই ঘটনাটির একটি বৈশিষ্ট্য আছে। সেই বৈশিষ্ট্যই পরবর্তীকালে কেশব-চরিত্রকে এক আশ্চর্য গরিমা দান করিয়াছিল। বিবেক যে কাজ অন্থমোদন করিত না, অন্তর যে কাজে সায় দিত না, মন যে কাজে উল্লসিত হইরা উঠিত না, কেশবচন্দ্রের পক্ষে সেইরকম কোন কাজ করা অসম্ভব ছিল। ইহার নিকট পারিবারিক আন্থগত্য যেমন ভূচ্ছ মনে হইত, তেমনি পরবর্তী জীবনে যখনই প্রয়োজন ব্রিয়াছেন, বিবেকের কঠিন নির্দেশ মানিয়াই চলিয়াছেন, কখনো কপটাচার করেন নাই। ইহাই কেশবচন্দ্র।

বাংলার নবজাগরণের ইতিহাসে বিভিন্ন ব্যক্তির ন্থায় কলিকাতার একাধিক স্থানও বিশেষ প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছে। জোড়াসাঁকোর ঠাকুরবাড়ি, কালীপ্রসন্ন সিংহের বাড়ি, শোভাবাজার রাজবাটী, কলুটোলার সেনেদের বাড়ি, সিন্দুরিয়াপটীর গোপাল মল্লিকের বাড়ি—এইরকম বিভিন্ন স্থানগুলিও সমসামিষ্কি বহু ঘটনার সহিত সংশ্লিষ্ট। ইহাদেরও ঐতিহাসিক মূল্য আছে, কারণ ইহারা বহু ঐতিহাসিক ঘটনার সাক্ষী। কালের প্রবাহে আজ কলিকাতার এইসব ইতিহাস-প্রসিদ্ধ স্থানগুলি একে একে নিশ্চিহ্ন প্রায় হইয়া

যাইতেছে—দেখা যাইতেছে, তিন পুরুষের মধ্যেই উনিশ শতকের সেই বিরাট ব্যাপক নবজাগরণের যেন সমাধি শ্যা রচিত হইয়া গিয়াছে। যে বিপুল সম্পদ একদিন আমাদের পূর্বপুরুষেরা অর্জন করিয়াছিলেন, থাহাদের অলোক-সামাত্ত প্রতিভার স্পর্শে জাতির জীবনের সকল দিক—শিল্প, সাহিত্য, শিক্ষা, ধর্ম—উদ্রাসিত হইয়া উঠিয়াছিল—সেই সম্পাদের উত্তরাধিকারী হইয়াও আমাদের জীবনে আজ এত দৈশু কেন? কেন জাতির মানসলোক আজ ধ্সর ? সেই প্রতিভার উত্তাপ আমরা কেমন করিয়া হারাইলাম ? তাহা হুইলে কি উনিশ শতকের নবজাগরণ মিখ্যা ? অথবা সেই নবজাগৃতির পুরোধাগণের জীবনসাধনা মিথ্যা? আজ এই প্রশ্ন অতি স্বাভাবিক কারণেই আমাদের মনে জাগিয়াছে। আর এই প্রশ্নের সহত্তর দিতে না পারিলে উনিশ শতকের যুগমানদ-স্রষ্টাদের জীবনান্থনীলন র্থা। আদর্শ নাই, আদর্শের স্থৃতিমাত্র আছে। শহরের ঐতিহাসিক স্থানগুলি আজ একে একে অবলুপ্তির পথে চলিয়া যাইতেছে, ঐতিহাসিক চরিত্রগুলি আমাদের শ্বৃতিপটে ক্রমেই ধুসর হইয়া আসিতেছেন, তাঁহাদের রচনা আমরা ভুলিতে বসিয়াছি—বাঙালি তবে কী লইয়া মহৎ জীবনের পথে অগ্রসর হইবে? দেশের পরিবর্তিত অর্থ নৈতিক ও রাজনৈতিক পটভূমিতে আজ সমগ্র উনিশ শতকের সাধনাকে নূতন করিয়া দেখিতে হইবে এবং বিগত শতান্দীর বাঙালির অর্থনৈতিক জীবনের কাঠামোতে কী ত্রুটি ছিল, আজ তাহা আমাদের নূতন করিয়া বঝিবার দিন আসিয়াছে।

যে কথা বলিতেছিলাম। উল্লিখিত ঐতিহাসিক স্থানগুলির মধ্যে সিন্দ্রিয়াপটীর গোপাল মল্লিকের বাড়ির সহিত কেশবচল্রের কর্মজীবনের কিছু শ্বৃতি বিজড়িত আছে। দেখিতে পাই, ১৮৫৯ খ্রীষ্টান্দের এপ্রিল মাসে তিনি এই বাড়িতে মঞ্চনির্মাণ করিয়া বিধবা-বিবাহ নাটকের অভিনয় করেন। তথন পাইকপাড়ার রাজারা বেলগাছিয়া থিয়েটার খ্লিয়াছেন। কলিকাতায় বিদেশী সভ্যতার অস্থান্থ বহু জিনিসের সঙ্গে থিয়েটারও আসিয়া গিয়াছে, এবং শিক্ষিত বাঙালির চিত্ত সেই সময় হইতেই মঞ্চাভিনয়ের প্রতি আরুষ্ট হইয়াছে। পাইকপাড়ার রাজাদের বায়বহুল থিয়েটার দেখিয়া কেশবচল্রের মনে ইচ্ছা জাগিল, ইহার চেয়ে ভালো অভিনয় করিতে হইবে। অভিনয়-

প্রীতি তাঁহার স্বাভাবিক ছিল এবং হিলুকলেজে পাঠ্যাবস্থায় তিনি সহপাঠীদের লইয়া শেক্সপিয়রের 'হ্যামলেট' নাটক অভিনয় করেন; তিনি স্বয়ং হ্যামলেটের ভূমিকা অভিনয় করিয়াছিলেন। ইহা ১৮৫৫ খ্রীষ্টাব্দের কথা। এই অভিনয়ে আর বাঁহারা অংশ গ্রহণ করিয়াছিলেন, তাঁহাদের মধ্যে ছিলেন নরেল্রনাথ সেন, প্রতাপচল্র মজ্মদার, অক্ষরকুমার মজ্মদার, ভোলানাথ চক্রবর্তী, যোগেক্রনাথ সেন প্রভৃতি। কিশোর বয়সের এই নাট্যাভিনয়-প্রীতির পরিণতি জীবনশেষে 'নব্রুনাবন' অভিনয়। গিরিশচক্রের 'চৈত্যু-লীলা' অভিনয় একদা কলিকাতায় সর্বশ্রেণীর দর্শকচিত্তে যেরকম আলোড়ন সৃষ্টি করিয়াছিল, কেশবচক্রের 'নববুন্দাবন' ঠিক তাহাই করিয়াছিল। আমরা যে সময়ের কণা বলিতেছি, তথন বিভাসাগরের বিধ্বাবিবাহ আন্দোল্ন বাংলার সমাজজীবনে এক তুমুল আলোড়নের সৃষ্টি করিয়াছে। সেই আন্দোলনকে সমর্থন জানাইয়াই বিধবা-বিবাহ নাটক রচিত হইয়াছিল। উমেশচন্দ্র মিত্র এই নাটক রচনা করেন। বিভাসাগরের এই মহৎ সমাজসংস্কার প্রচেষ্টার প্রতি কেশবচন্দ্রের অন্তরাগ ছিল বলিয়াই তিনি উত্তোগী হইয়া এই নাটক অভিনয় করেন। "অভিনয় জন্ম ব্বক্দিগকে প্রস্তুত করা এবং রঙ্গভূমি প্রভৃতি সজ্জিত করার যাবতীয় কার্য তিনি স্বহস্তে গ্রহণ করিয়াছিলেন। এই অভিনয় কার্যে ঈশ্বরচন্দ্র বিভাসাগর প্রভৃতি দেশস্থ প্রধান প্রধান ব্যক্তিসকল সমাগত হইয়াছিলেন। তাঁহারা অভিনয় দেখিয়া একান্ত সন্তোষ লাভ করেন।" 'কুলীনকুল-সর্বস্থ' নাটকের পর সামাজিক সমস্তা লইয়া নাটকের অভিনয়ে কেশবচন্দ্রই সেদিন অগ্রণী ছিলেন। জনচিত্তে ইহার প্রভাব ও আবেদন গভীর ও দ্রপ্রসারী श्हेबाछिन।

কেশবচন্দ্র চিরদিন অভিনয়কলার পক্ষপাতী ছিলেন, তাহার কারণ তিনি
বিশ্বাস করিতেন যে, "অভিনয় দ্বারা নীতি ও সমাজ সম্বন্ধে সংস্কার অতি
সহজে নিষ্পান্ন হয়।" সিন্দ্রিরাপটীর গোপাল মল্লিকের বাড়ির সহিত
কেশ্বচন্দ্রের কর্মজীবনের আর একটি শ্বৃতি বিজ্ঞান্ত আছে। ইহা
ব্রহ্মবিভালয়। ১৮৫৯ গ্রীষ্টান্দের ২৪শে এপ্রিল কেশবচন্দ্র যুবকদিগের
ধর্মশিক্ষার জন্ত ইহা প্রতিন্তিত করেন। বিভালয়টি প্রথমে কল্টোলায়

তাঁহাদের বাড়িতেই বসিয়াছিল, পরে ইহা গোপাল মল্লিকের বাড়িতে হানাস্তরিত হয়। এই সময়ের তত্ত্ববোধিনী পত্রিকায় এই বিজ্ঞালয়টি সম্পর্কে আমরা এই বিবরণ দেখিতে পাইঃ "সম্প্রতি সিন্দুরিয়াপটীর গোপাল মল্লিকের বাটীতে ব্রন্ধবিজ্ঞালয় স্থাপিত হইয়াছে। তথায় প্রতি রবিবার প্রাতঃকালে ৭ ঘন্টা অবধি ৯ ঘন্টা পর্যন্ত ব্রন্ধবিষয়ক উপদেশ দেওয়া হইয়া থাকে। তথায় প্রতিদ্রেশ্রনাথ ঠাকুর ব্রন্ধের স্বরূপ ও তাঁহার প্রতি প্রীতি এবং তাহাতে আত্মসমর্পণ বিষয়ে উপদেশ দিয়া থাকেন; এবং শ্রীষ্ক্ত কেশবচন্দ্র সেন ঈশ্বরের প্রিয়কার্য সাধন এবং তাঁহার প্রতিষ্ঠিত ধর্মের লক্ষণ ও তদম্বন্ধান বিষয়ে স্কচার্ক উপদেশ প্রদান করিয়া থাকেন।"

ব্রান্সসমাজের ইতিহাসে এই ব্রহ্মবিভালয়ের একটি গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা ছিল। একেশ্বরবাদের বৈজ্ঞানিক ভিত্তিভূমি এইখানেই প্রথম আবিষ্কৃত হইয়াছিল। এই ব্লাবিভালয় দারাই বালধর্মের মত ও বিখাস, বেদ ও উপনিষ্দের গণ্ডী অতিক্রম করিয়া একটি সার্বভৌমিক মূল সত্যের উপর প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। কেশবচন্দ্রের অহুরাগী যুবকবৃন্দই এই ব্রহ্মবিভালয়ের ছাত্র ছিলেন; ইঁহারা সকলেই যে আফ ছিলেন, এমন নয়। এখানে লক্ষ্য করিবার বিষয় ত্ইটি। প্রথম, আমরা দেখিতে পাইতেছি যে, ১৮৫৫ হইতে ১৮৫৯ খ্রীষ্টান্দ পর্যন্ত এই চারি বৎসর কালের মধ্যে কেশবচন্দ্রের কর্মপ্রতিভা (১) নৈশ-বিত্যালয়; (২) ফ্রেটারনিটি সভা; (৩) বিধ্বা-বিবাহ নাটকের অভিনয় এবং (৪) ব্রহ্মবিভালয়—এই চারিটি বিভিন্ন প্রয়াসের ভিতর দিয়া অভিব্যক্ত হইয়াছিল। এই চারিটি কাজ একটি গোষ্ঠীকে সঙ্গে লইয়া তিনি একসঙ্গেই চালাইয়াছেন। সমষ্টি-মনের ( Group mind ) অষ্টা যেমন দেবেক্রনাথ ছিলেন, তেমনই ছিলেন কেশবচক্র এবং পরিণত কর্মজীবনে তিনি ইহার যে পরিচয় দিয়াছিলেন তাহা সতাই বিশায়কর। "একদিকে বৈরাগ্যনিষ্ঠা, অপরদিকে আমোদ, একদিকে ধর্মজ্ঞান অধ্যয়ন অধ্যাপন, অপরদিকে সংকার্যাত্র্টান—এইরূপ বিপরীত বিষয়ের সামঞ্জস্ত প্রথম হইতেই তাঁহাতে দেখা গিয়াছিল।" এইসৰ বিভিন্ন কৰ্মপ্ৰয়াস হইতেই আমরা ব্ঝিতে পারি যে, জীবনের প্রথম হইতেই কেশবচন্দ্র একজন কর্মীপুরুষ ছিলেন, ভাবদর্বস্ব মান্ত্র্য ছিলেন না। বৃগ্-মন স্পষ্টতঃই তাঁহার ভিতর দিয়া

অভিব্যক্ত হইয়াছিল। দ্বিতীয়ত, ব্রাহ্মসমাজে যোগদান করিয়া কেশবচন্দ্র বুঝিলেন সপ্তাহে একদিন উপাসনার ভিতর দিয়া ধর্মের অন্থীলন কতটুকু হইতে পারে ? নৃতন যুগ আসিয়াছে, নৃতন ধর্মচিন্তা আসিয়াছে, যুবকদিগের মনে ইহাকে স্থায়ী করিয়া তুলিবার কথা তিনি চিন্তা করিলেন, বৃহত্তর সমাজ-জীবনের মধ্যে ধর্মের আগুন তিনি ছড়াইয়া দিতে চাহিলেন। দেবেক্রনাথের সহিত তিনি এই বিষয়ে আলোচনা করিয়া সমর্থন পাইলেন এবং তাঁহারই সহায়তা ও উৎসাহে তিনি ব্রন্ধবিভালয় স্থাপন করিলেন। ১৮৫৯-এর বাংলায় নিঃসন্দেহে ইহা একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা। কেশবচন্দ্র ইংরেজিতে এবং মহর্ষি বাংলায় উপদেশ দিতেন। কথিত আছে, নানা বৈজ্ঞানিক গ্রন্থ ও একেশ্বরবাদের আলোচনাপূর্ণ গ্রন্থাদি পাঠ করিয়া কেশবচন্দ্র বিভালয়ে তাহা ব্যাখ্যা করিতেন। নীতি, চরিত্র সংগঠন, প্রার্থনা, ঈশ্বরপ্রেম প্রভৃতি বহু বিষয়ে ছাত্রদের উপদেশ দেওয়া হইত। শুধু উপদেশ দিয়াই তাঁহারা তাঁহাদের কর্তব্য শেষ করিতেন না; নিয়মিত পরীক্ষা ও প্রশংসাপত্তের ব্যবস্থাও ছিল। দর্শন ও বিজ্ঞান—যুগপৎ ছুইটি বিষয়ে শিক্ষা দিয়া সেদিন তিনি এইভাবে তরুণ বাংলাকে গড়িয়া ভুলিবার প্রয়াস পাইয়াছিলেন। সমসাময়িক সংবাদপত্রের বিবরণ হইতে আমরা জানিতে পারি বে, ধর্ম ও বিজ্ঞান বিষয়ে দেবেন্দ্রনাথ ও কেশবচন্দ্রের উপদেশ গুনিবার জন্ম বহু সংখ্যক যুবক আকৃষ্ট হইত। কথিত আছে, কোনো কোনো ইংরেজ অধ্যাপক ব্রহ্ম-বিভালয়ে আসিয়া কেশব্চন্দ্রে অধ্যাপনা দেখিয়া, দর্শনশাত্তে তাঁহার অধিকার দেখিয়া বিশ্বিত হইতেন। এইভাবেই তরুণ কেশবচন্দ্রের উল্লম ও উৎসাহ বাংলার নবজাগরণকে ক্রত অগ্রগতির পথে লইয়া গিয়াছিল। প্রতাপচক্র মজুমদার সতাই বলিয়াছেন, "Keshub's zeal and energy knew no bounds", কেশবের উৎসাহ ও শক্তির দীমা ছিল না।

ব্দবিভালয় গোপাল মল্লিকের বাড়িতে বেশি দিন থাকে নাই; পরে উহা জোড়াসাঁকোয় আদি ব্রাহ্মসমাজের দোতলার ঘরে স্থানান্তরিত হইয়াছিল। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখ করা যাইতে পারে যে, এই বিভালয়ে দেবেক্রনাথ যেসব উপদেশ দিয়াছিলেন, সেগুলি প্রথমে তত্ত্বোধিনী পত্রিকায় ধারাবাহিক প্রকাশিত হয়। এবং পরে ব্রাহ্মধর্মের মত ও বিশ্বাস' নামে স্বতয় পু্তুকাকারে প্রকাশিত হয়। কেশবচন্ত্রের উপদেশগুলি তত্তবোধিনীতে প্রকাশিত হয় নাই; স্বতন্ত্র পুত্তকাকারে প্রকাশিত হইরাছিল বলিয়া জানা যায় না। তবে এই দুময়ে তিনি যেসব উপদেশ দিয়াছিলেন; পরবর্তীকালে উহাই তিনি ক্ষ্ত ক্ষুদ্র পুস্তিকার (tract) মাধ্যমে প্রকাশ করিয়াছিলেন। সে কথা আমরা পুরে বলিতেছি। এইখানে একটি প্রশ্ন আছে। ব্রহ্মবিত্যালয় যখন স্থাপিত হয় তথন কেশবচন্দ্রের বয়স মাত্র একুশ বৎসর। এই অল্প বয়সে বিভালয়ে প্রদত্ত উপদেশাবলীর বৈচিত্র্য ও গভীরতা দেখিয়া সতাই বিশ্বিত হইতে হয়। এই জ্ঞান তিনি কোথায় পাইলেন? ধর্মের মূল কোথায়—উপনিষদে, না মাহুষের সহজবুদ্ধিতে ?—এই চিন্তা তথন অনেকের মনেই দেখা দিয়াছিল। তৎকালীন ব্রাহ্মদের যে বিশ্বাস তাহার ভিত্তি ছিল পরোক্ষ জ্ঞান, অপরোক্ষ জ্ঞান তথনো পর্যন্ত ব্রাহ্মসমাজে স্থানলাভ করে নাই। আমরা জানি, শৈশবাবধি কেশবচল্রের চিত্তের গতি ছিল সহজ্ঞানের প্রতি। "কোন শাস্ত্র বা কোন সম্প্রদায় বিশেষের মত আশ্রয় না করিয়া কেশবচন্দ্র সহজে ঈশ্বরতত্ত্ব অবগত হইয়াছিলেন, প্রার্থনামোগে ঈশ্বরের সহিত মিলিত হইরাছিলেন।" বলিরাছি, কেশবচন্দ্রের ধর্মজীবনের প্রথম ও প্রধান কথা, প্রার্থনা। প্রার্থনার ভিতর দিয়া যে পথ তিনি পাইয়াছিলেন তাহাকে তিনি অভ্রান্ত বলিয়াই জানিয়াছিলেন। তাই ব্রাহ্মধর্ম গ্রহণ করিবার পর কেশবচল্রের মনে হইয়াছিল যে, নিশ্চয়ই ইহার একটি বৈজ্ঞানিক ভিত্তি আছে। সেই ভিত্তি খুঁজিয়া পাইতে তাঁহার বিলম্ব হয় নাই। কলিকাতা লাইব্রেরিতে গিয়া রাশি রাশি পাশ্চাত্তা দর্শন ও বিজ্ঞান শাস্ত্র এবং ইতিহাস গ্রন্থ তিনি পাঠ করিতে লাগিলেন। পাঠ নয়, একাগ্র অধ্যয়ন। "রিড, টু য়ার্ট, কুজিন, কোলেরিজ, মোরেল, হ্যামিণ্টন প্রভৃতি সহজ জ্ঞান-বাদিগণ তাঁহাকে এ সম্বন্ধে সাহায্যদান করিয়াছিলেন।" ব্রহ্মবিভালয়ে তিনি এই সহজ জ্ঞানের তত্ত্ই বিশেষরূপে বিবৃত করিয়াছিলেন এবং ব্রাক্ষধর্ম যে ইহারই উপর সংস্থাপিত, এই সহজ সত্যটি কেশবচন্দ্র সেদিন সকলকে বুঝাইতে প্রয়াস পাইয়াছিলেন। ধর্মজগতে ইহা একটিবড় রকমের বিপ্লব। কেশবচন্দ্রের ধর্মচিন্তার সহিত দেবেল্রনাথের ধর্মচিন্তার ইহাই ছিল মৌল পার্থকা।

১৮৫৯, ২৭শে সেপ্টেম্বর 1

দেবেজনাধ এই বৎসরে সিংহল-অমণে বাহির হইলেন। ইহাই তাঁহার দ্বিতীয়বার সমুদ্রযাতা। এইবার তাঁহার ভ্রমণের সঙ্গী ছিলেন তিনজন পুত্র সত্যেক্তনাথ ঠাকুর, পুততুল্য কেশবচক্র ও বাগবাজারের স্থপ্রসিদ্ধ গান্ধূলী পরিবারের কালীকমল গাঙ্গুলী। কেশবচন্দ্র তাঁহার পরিবারবর্গের অজ্ঞাতসারেই গিয়াছিলেন। সত্যেজনাথ ঠাকুর তাঁহার 'বোখাই চিত্র' গ্রন্থে এই ভ্রমণের বর্ণনা দিয়াছেন। কেশ্বচক্র তাঁহার সিংহলভ্রমণের দিনলিপি ইংরেজিতে লিখিরাছিলেন। কৌতুহলীপাঠক "ইহাতে কেশবচন্দ্রের তরুণ বয়সোচিত ভাববিকাশ সহজে হৃদয়দম করিবেন।" ইহা Diary in Ceylon নামে ১৮৮৮ খ্রীষ্টাব্দে কলিকাতা ব্রাহ্ম ট্রাক্ট সোসাইটি কর্ত্ব প্রকাশিত হয়। এই দিনলিপিতে ১৮৫৯-র ২৭ শে সেপ্টেম্বর হইতে ৫ই নভেম্বর পর্যন্ত বিবরণ লিপিবদ্ধ আছে। কেশবচন্দ্রের চিত্তবিকাশের পক্ষে এই ভ্রমণ বিশেষ সহায়ক হইয়াছিল। এই প্রসঙ্গে উপাধাায় মহাশয় লিখিয়াছেন: "প্রকৃতির সঙ্গে তাঁহার হদয়ের যে আশ্চর্য বন্ধুতা ছিল, সেই বন্ধুতা তাঁহাকে উদার মহান গভীর সাগরের সঙ্গে মিলিত করিয়া সকল প্রকার ক্ষুত্রতার বন্ধন ছেদন করিবার জন্ম প্রোৎসাহিত করিয়াছিল। তাঁহার মন কুত্র চিন্তা পরিহার করিয়া একেবারে মহত্বের ভিতরে মগ্ন হইয়া পড়িয়াছিল। ভ্রমণবৃত্তান্তের প্রত্যেক বর্ণের সঙ্গে ঈশ্বরপ্রীতির প্রতিভা মিশিয়াছে।" মনে রাখিতে হইবে, কেশবচন্দ্র তথন সবে মাত্র বিশ বৎসর অতিক্রম করিয়াছেন; সেই ব্য়সেই তিনি তাঁহার হৃদয়ের উদারতা ও ভাবের মধুরতা স্থলর ইংরেজিতে প্রকাশ করিয়াছেন—ইহা দেখিয়া বিস্মিত হইতে হয়। আমাদের দেশে স্থ্রুচি-সম্পন্ন ভ্রমণবৃত্তান্তের লেখক হিসাবে মহর্ষির পরেই কেশবচন্দ্রের স্থান। সম্ভবতঃ এই দৃষ্টান্তই রবীক্রনাথকে ভ্রমণসাহিত্য রচনায় প্রেরণা জোগাইয়া থাকিবে।

সিংহল-ভ্রমণ অস্তে কেশবচন্দ্র যখন কলিকাতায় প্রত্যাগমন করিলেন তখন তাঁহার আশক্ষা ছিল যে হয়ত স্বগৃহের দ্বার তাঁহার জন্ম চিরদিনের মত ক্ষম হইয়া গিয়াছে। হইবার কথাই বটে। তিনি হিন্দুর বহুনিন্দিত সমুদ্রমাত্রা করিয়াছেন, বিদ্বিষ্ট ঠাকুর-পরিবারের সহিত ঘনিষ্ঠ সংস্পর্শে আবদ্ধ হইয়াছেন,

পরিবারের সকল প্রকার শাসন অতিক্রম করিয়া অনেকখানি স্বাধীনচেতা হইয়া উঠিয়াছেন, ধর্মান্তর গ্রহণ করিয়াছেন—এতগুলি অপরাধ যে কোনো সংরক্ষণশীল হিন্দুপরিবারের ছেলের পক্ষে অমার্জনীয় বৈকি! তথাপি ফিরিবার পর কেশবচল্র গৃহে সাদরে স্থান লাভ করিলেন। তবে এইবার তাঁহার অভিভাবকবর্গ তাঁহাকে বেঙ্গল ব্যাঙ্গে একটি চাকরি করিয়া দিলেন। দেনেরা পুরুষান্তক্রমে এই ব্যাক্ষে দেওয়ানী করিয়া যশস্বী হইয়াছেন; তাঁহার জ্যেষ্টতাত হরিমোহন সেন তখন বেশ্বল ব্যাক্ষের দেওয়ান, তাঁহার বড়দাদা नবীনচন্দ্র ব্যাক্টের উচ্চপদে প্রতিষ্ঠিত, একান্নবর্তী পরিবার—সংসারের দায়-দায়িত্ব এই সময়ে কেশবচন্দ্রের উপর ছিল না বলিলেই হয়। কিন্তু তাঁহারা দেখিলেন কেশ্বচন্দ্ৰ বিবাহিত, তাই তাঁহার ভবিশ্বৎ ভাবিয়া তাঁহারা চাহিলেন যে ধর্ম ধর্ম করিয়া তিনি যেন আর সময়ের অপব্যয় না করেন। কাজেই চাকরি করিবার কথা যখন উঠিল, কেশবচল্র সে অন্থরোধ উপেক্ষা করিলেন না। তিনি বেঙ্গল ব্যাঙ্কে চাকরি লইলেন ( পরবর্তীকালে ইহাই ইম্পিরিয়াল ব্যাঙ্কে ক্লপাস্তরিত হয়; বর্তমানে ইহার নাম প্রেট ব্যাঙ্ক অব ইণ্ডিয়া )। কিন্তু "কেশ্ব-চন্দ্রের বিষয়কর্মে প্রবৃত্তি অক আর দশজন সংসারীর ক্যায় ছিল না ; তিনি কার্য করিয়া যে অবসর লাভ করিতেন, তাহা ব্রাক্ষসমান্তের উন্নতিকল্পে ব্যম্বিত হইত।" মেধাবী এবং পরিশ্রমী কেশবচন্দ্রের পক্ষে চাকরি-জীবনে পদোন্নতি লাভ করা কিংবা অর্থোপার্জন করিয়া ধনী হওয়া অসম্ভব ছিল না। কিন্ত পুরা তৃই বৎসরও তাঁহাকে ব্যাঙ্কের চাকরি করিতে হয় নাই। এখানেও সেই বিবেকের প্রশ্ন ছিল—ব্যাঙ্কের প্রতিজ্ঞা-পত্রে স্বাক্ষর করিতে অসম্মত হইয়াই অবশেষে কেশবচন্দ্র ঐ চাকরি পরিত্যাগ করেন। অলক্ষ্যে থাকিয়া তাঁহার জীবন-বিধাতা তাঁহার জীবনের গতি এইভাবে উহার নিয়তি-নির্দিষ্ট পথে পরিচালিত করিলেন। এই ঘটনার ছয় বৎসর পরে অবশ্র আর একবার পারিবারিক প্রয়োজনে কেশবচন্দ্র ছই মাসের জন্ম চাকরি করিয়াছিলেন।

"Young Bengal, this is for you"! "তরুণ বাঙালি, ইহা তোমাদেরই জন্ম।"

১৮৬০, জুন মাস। বাংলার নবজাগরণ তখন (১৮৫৫-৬০) অনেকখানি পথ অগ্রসর হইয়াছে। এই সময়ের মধ্যে বিভাসাগরের বিধবাবিবাহ আন্দোলন হইয়া গিয়াছে, সিপাহী বিদ্রোহের মত একটি প্রলম্ভর ব্যাপার ঘটিয়া গিয়াছে, কলিকাতায় বিশ্ববিভালয় হাপিত হইয়াছে, ছারকানাথ বিভাভূষণের সম্পাদনায় 'সোমপ্রকাশ' পত্রিকা প্রকাশিত হইয়াছে, স্ত্রীশিক্ষার বিস্তার আরম্ভ হইয়াছে, নীলকর আন্দোলন হইয়াছে, দীনবন্ধর 'নীলদর্পণ' নাটক বাহির হইয়াছে, বেলগাছিয়া নাট্যশালায় 'কুলীন-কুলসর্বস্থ' নাটকের অভিনয় হইয়া গিয়াছে, প্যারীচাঁদ মিত্রের 'আলালের ঘরের ছলাল' প্রকাশিত হইয়া বাংলা গভসাহিতো মৃগান্তর আনিয়া দিয়াছে—এইসব ঘটনা একটির পর একটি তরঙ্গ তুলিয়া নবজাগরণকে ম্থন বেগবান করিয়া তুলিয়াছে সেই সময় একদিন বাঙালি শুনিলঃ

"Young Bengal, this is for you."! "তরুণ বাঙালি, ইহা তোমাদেরই জন্ম।"

কাহার কণ্ঠন্বর? কে এই আহ্বান পাঠাইল? ইহাই ছিল সেদিন বাঙালির প্রতি কেশবচন্দ্রের আহ্বান। বেদল ব্যান্ধে চাকরি করিবার অবসর কালে কেশবচন্দ্র সমসাময়িক জীবনধারা পর্যবেক্ষণ করিয়া সেই সম্পর্কে একালিকে পুঞ্জিকা রচনা করিয়াছিলেন। ইহাই কেশবচন্দ্রের প্রথম ব্য়সের স্থপ্রসিদ্ধ রচনা—The Tracts for the Times এবং এই প্রধান শিরোণামায় তিনি জুন ১৮৬০ হইতে জুন ১৮৬১-এর মধ্যে বারোখানি পুস্তিকা প্রকাশ করিয়াছিলেন। এই বারোখানি পুস্তিকার নাম: (১) Young Bengal, this is for you, (২) Be prayerful, (৩) Religion of Love, (৪) Basis of Brahmaism, (৫) Brethren, Love your Father; (৬) Signs of the Times, (৭) An Exhortation; (৮)-(৯) Testimonies to the validity of intuitions—Parts I & II, (১০)

The Rev. S Dyson's questions on Brahmaism answered. (১১) Revelation এবং (১২) Atonement and Salvation. বে দেভ বংসরকাল কেশবচন্দ্র ব্যাঙ্কের চাকরিতে নিযুক্ত ছিলেন, দেখা যাইতেছে যে, কাজের অবসরে তিনি ব্রাহ্মসমাজের কথা চিন্তা করিয়াছেন। প্রথম প্রস্তিকায় "ধর্মহীন শিক্ষার কুফলে যুবকগণের কি প্রকার হীনাবন্তা উপন্তিত इंडेग्नाट्ड, अमात वाकातात्र जांशामिश्वत जीवत्मत धक्यां मात कार्य इंडेग्नाट्ड, কার্যকালে অত্যন্ত ভীক্তা প্রদর্শন তাঁহাদিগের জীবনের লক্ষণ হইয়াছে:—এই সকল বিশেষরূপে বর্ণনা করিয়া, কি উপায়ে এই হীনতা বিদূরিত হইতে পারে". তাহাই কেশবচন্দ্র অল্ল কথায় অতি স্থন্দরভাবে বিশ্লেষণ করিয়া দেখাইয়াছেন। তরুণ বাঙালিসন্তানকে ডাকিয়া তিনি বলিলেন: "Alas! the moral nature is asleep; the sense of duty is dead. There is lack of moral courage—want of an active religious principle in our pseudo-patriots. Else, why is it that while there is, on the one hand, so much of intelligence and intellectual progress, there is on the other so little of practical work for the social advancement of the country? There is a line of demarcation between a mind trained to-knowledge and a heart trained to faith, piety and moral courage."

কেশবচন্দ্রের এই কথাগুলি গভীরভাবে প্রণিধানযোগ্য। হিলু কলেজের ধর্মহীন, নীতিহীন শিক্ষা দেশের ব্বচিতে বিপ্লব আনিয়া দিয়াছিল সন্দেহ নাই, কিন্তু সে বিপ্লব উত্তেজনার নামান্তর মাত্র ছিল। ধর্ম ও নীতি ভিন্ন আন্ত কিছু জাতীয় জীবনের যে স্কৃচ্ ভিত্তি হইতে পারে না—এই কথা সেদিন স্পাষ্টভাবে বলিবার ও ব্রিবার প্রয়োজন ছিল। "Faith, piety and moral courage"—বিশ্বাস, সাধুতা এবং সংসাহস, জাতীয় চরিত্র গঠনের এই তিনটি যে প্রধান উপাদান, এই কথা সেদিন কেশবচন্দ্রের স্তায় আর কেইই এমন নিভাকভাবে বলিতে পারেন নাই।

এই প্রবন্ধাবলীর মধ্যে চতুর্থ প্রবন্ধে তিনি সহজ্ঞান ব্রাহ্মধর্মের মূল— ইহা অতি স্থানরন্ধপে প্রতিপাদন করেন। "ব্রাহ্মধর্মের ঈশ্বর তর্কলন্ধ বা পুরাণ- वर्निज क्रेश्वत नरहन। हेरात क्रेश्वत कीवल क्रेश्वत। विश्व थर्टे धर्मत मिल्तू, প্রকৃতি পুরোহিত, সকল অবস্থার মানব ঈশ্বরের নিকটবর্তী হইয়া পূজা করিবার অধিকারী।" দেবেজনাথও বুঝি এতথানি প্রত্যয়ের সহিত এমন কথা বলিতে পারেন নাই। এতদিন ব্রাক্ষসমাজের কোনো সাহিত্য ছিল না, কেশবচন্দ্র তাহার গোড়াপত্তন করিলেন। ব্রাহ্মধর্মে ইহাই তাঁহার মৌলিক দান। প্রতাপচক্র যথার্থ ই লিখিয়াছেনঃ There was no antecedent to Brahmo literature...Keshub created that literature—"এবং এই কারণেই বোধহয় ব্রাহ্মসমাজের ক্রত প্রসার ঘটিয়াছিল। বর্চ প্রবন্ধটির বক্তব্য বিষয় আরো মূল্যবান। সমসাময়িক ইতিহাসের ধারা গভীরভাবে উপলব্ধি করিয়া কেশবচন্দ্র তখন এই সিদ্ধান্তে আসিয়া পৌছিয়াছেন যে, "The independent spirit of the age will not brook the prostration of the soul beneath any other authority except that of God ... Freedom and progress are the watchwords of the 19th century." বুগমনের এমন স্থলর বিশ্লেষণ সে যুগে আর কেহ দিতে পারেন নাই।—স্বাধীনতা এবং উন্নতি—উনিশ শতকের পৃথিবীর এই জাগ্রত বাণীকে সেদিন বাঙালির অন্তরে তিনি যে ভাবে ও যে ভাষায় পৌছাইয়া দিয়াছিলেন, তাহার তুলনা নাই। ইতিহাসে স্থপণ্ডিত কেশবচল্র তাহার বক্তব্যকে পরিস্ফুট করিবার জন্ত মোরেল, উইলসন, কাল্লটন, গ্রেগ, থিওডোর পার্কার, এবং ডবলিউ নিউম্যান—প্রভৃতি পাশ্চান্ত্যের বিভিন্ন মনীবীর বহু রচনার উদ্ধৃতি দিয়াছিলেন। সেই বয়সেই তাঁহার জ্ঞানের পরিধি দেখিয়া বিশ্বিত হইতে হয়।

এদেশে ট্রাক্ট জাতীর রচনার প্রথম স্ত্রপাত করেন রামমোহন এবং কেশবচন্দ্র সেই ধারার সার্থক অন্তুসরণ করিরাছিলেন। এই বারোটি প্রবন্ধ এক হিসাবে তাঁহার মানসলোকের প্রতিচ্ছবি এবং যে চিন্তা-ভাবনার পরিচয় কেশবচন্দ্র এইথানে দিয়াছেন, তাঁহার জীবনেতিহাস আলোচনা করিয়া আমরা দেখিতে পাই যে, তাঁহার জীবনের চিন্তা ও কর্মপ্রণালী যেন অনেকটা এই ছকেই বাঁধা। এই প্রবন্ধগুলিকে আমরা তাই কেশবচন্দ্রের মানস জীবনের Blue print বলিয়া ধরিতে পারি। গুধু তাহাই নহে।

ইশ্বরেক দর্শন করা, তাঁহার বাক্য প্রবণ করা এবং অন্তরে তাঁহার অন্তিত্তকে অন্তব্ করা—এই বিষয়ে বিশ বৎসর পরে তাঁহার প্রসিদ্ধ 'God-Vision' বক্তৃতায় কেশবচন্দ্র যাহ। বলিয়াছেন, দেখিতে পাইতেছি ১৮৬০-এও তিনি সেই কথাই বলিতেছেন। প্রবন্ধাবলীর তৃতীয় প্রবন্ধটির অন্তর্নিছিত কথাই তাই। এখানে তিনি যাহা বলিয়াছেন তাহারই পরিণত প্রকাশ ১৮৮০ খ্রীস্টান্দের গড্-ভিসন্ বক্তৃতাটি। সকল বিরোধ পরিহার পূর্বক সার্বভৌমিক এক ধর্মে পৃথিবীর সকল সম্প্রদায় একদিন আসিয়া মিলিবে—এই আশা-ই কেশবচন্দ্র তাঁহার 'প্রেমের ধর্ম' প্রবন্ধে প্রশ্নোত্তরের ভঙ্গিতে প্রত্যয়ের সহিত প্রকাশ করিয়াছেন। এই প্রবন্ধের সর্বশেষ উক্তিটি—"May all nations unite in a holy chorus and joyful chant of the sweet anthem-'The Fatherhood of God and the Brotherhood of man' "—আজে তাহার মূল্য হারায় নাই। বলিয়াছি, এই প্রবন্ধগুলি পাঠ করিলে কেশ্ব-চল্রের পাণ্ডিত্যের পরিধি দেখিয়া বিশ্বিত হইতে হয়। এ্যারিস্টটল হইতে আরম্ভ করিয়া উনিশ শতকের সকল স্থপরিচিত পাশ্চাত্ত্য মনীধীর চিন্তাধারার স্থিত তাঁহার যে গভীর পরিচয় ছিল, তাহার অভ্রান্ত প্রমাণ তিনি এইসব প্রবন্ধে তাঁহাদের রচনাবলী হইতে উদ্ধৃত বাক্যাংশে রাথিয়া গিয়াছেন। এই প্রতিভা, আর এই স্থগভীর ঈশ্বরাত্নভূতি লইয়াই কেশবচন্দ্র সেদিন দেবেন্দ্র-নাথের পার্থে আসিয়া দাঁড়াইয়াছিলেন। ব্রাহ্মধর্মের পক্ষে ইহার প্রয়োজন ছিল। কেশবচন্দ্রের এই ট্রাক্টগুলিই ব্রাহ্মসাহিত্যের প্রকৃত ভিত্তি রচনা করিয়াছিল।

কেশবচন্দ্রের কর্মোত্মন দেখিলে সতাই বিশ্বিত হইতে হয়। একই সময়ে তিনি ব্যাঙ্কের চাকরি করিয়াছেন, ব্রাহ্মসমাজের কাজ করিয়াছেন, অধ্যয়ন করিয়াছেন আবার এই রকম জানগর্ভ প্রবন্ধাবলী রচনা করিয়াছেন। বলা বাছল্য, তাঁহার এই ধর্মভাব দেখিয়া এবং তাঁহাকে সঙ্গী পাইয়া দেবেন্দ্রনাথও যেন এখন হইতে অদম্য উৎসাহে ব্রাহ্মধর্ম প্রচারে অগ্রসর হইলেন। ১৮৫৯ খ্রীষ্টাব্দেই কেশবচন্দ্র ব্রাহ্মসমাজের সম্পাদক নিযুক্ত হইয়াছিলেন; মহর্ষি বিজেও তথন ইহার অন্তত্ম সম্পাদক ছিলেন আর আনন্দচন্দ্র বেদান্তবাগীশ

ছিলেন সহকারী সম্পাদক। এইবার আমরা কেশবচন্দ্রের প্রথম ধর্মপ্রচারের কাহিনী বলিব।

১৮৬০। স্থান কৃষ্ণনগর।

কেশবচন্দ্র তথনো বেদল ব্যাঙ্কে চাকরি করিতেছেন। শরীর অস্তৃত্ব হইল। বার্পরিবর্তনের প্রয়োজন। আমরা যে সময়ের কথা বলিতেছি তথন কলিকাতার বাহিরে ক্ষণনার একটি স্বাস্থ্যকর স্থান বলিয়া গণ্য হইত। কেশবচন্দ্র তাই মহর্ষির পরামর্শ অন্থায়ী ক্ষণনগরে চলিলেন। তথন গ্রীম্মকাল, ঠাকুর পরিবারের কেহ কেহ তাঁহার সঙ্গে গিয়াছিলেন। বিখ্যাত ব্যারিস্টার মনোমোহন ঘাষে এবং বিখ্যাত বক্তা লালমোহন ঘাষের পিতা রামলোচন ঘাষে তথন ক্ষণনগরে বাস করিতেন। কেশবচন্দ্র তাঁহারই বাড়ি গিয়া উঠিলেন। কলিকাতা সমাজের পরই তথন ক্ষণনগর ব্রাহ্মসমাজ। খ্রীস্টান মিশনারিদের তথন এখানে একটা বড়ো কেন্দ্র ছিল। কেশবচন্দ্র ক্ষণনগরে আসিয়া ব্রাহ্মধর্ম সম্পর্কে প্রকাশেষ্ঠ বক্ততা দিলেন। সমস্ত শহর মাতিয়া উঠিল; স্থানীয় স্থল-কলেজের ছাত্র ও শিক্ষিত সম্প্রদায়ের মধ্যে সেই বক্তৃতা তুমূল আলোড়নের স্প্টি করিল। কেশবচন্দ্রের বক্তৃতার স্থান্ল কলিল। পাদরিরা ইহাতে জলিয়া উঠিল; আর কোনো হিলু খ্রীষ্টান হইতে চাহে না। মিশনারিদ্বে স্বার্থে আঘাত পড়িল। পাদরি ডাইসন কেরশচন্দ্রকে যুদ্ধে আহ্বান করিলেন।

এই দ্বৈরথ যুদ্ধে প্রতিপক্ষকে কেশবচন্দ্র শেষ পর্যন্ত এমন ভাবে পর্যুদন্ত করিয়াছিলেন যে রাক্ষসমাজের ইতিহাসে তাহা একটি গৌরবজনক অধ্যায়। কেশবচন্দ্র নিজে এই প্রচারের বিবরণ দেবেন্দ্রনাথের নিকট লিখিয়া পাঠাইয়াছিলেন। তাঁহার কাজের পদ্ধতি ছিল ইহাই। সেই বিবরণ তব্ববোধিনী পত্রিকায় প্রকাশিত হইয়াছিল। এইখানে তাহার কিছু উদ্ধৃতি দেওয়া হইল: "ব্রাদ্ধর্ম প্রচারের জন্ম আমরা কি করিতেছি, তাহা জানিতে আপনার কোতৃহল হইয়াছে, সন্দেহ নাই। 
শনিবারে সন্ধ্যার পর সমাজগৃহে একটি ব্কৃতা করিয়াছিলাম; তাহাতে দেশের বর্তমান অবস্থা, তাহার উন্নতির পক্ষে ব্রাদ্ধর্ম একমাত্র উপায়, ল্রাতৃন্দোহার্দ্য, এবিধর কতিপয় বিষয় বলিয়া অবশেষে মুখে একটি ঈশ্বরের নিকট

প্রার্থনা করিলাম। শেপ্রতি যে ব্রাক্ষণ্য প্রচারের প্রধান উপায়, এই বিশ্বাসটি মনে বন্ধন্ল হইয়াছে। প্রীতিবিহীন প্রচারক কোনো কর্মেরই নয়। প্রীতি থাকিলে সহিষ্কৃতা হয়, পরের কট্ ক্তি, য়ানি, উপহাস, অত্যাচার সহ্থ করা যায়। প্রচারের জন্য আমাদের আরো যয় করিতে হইবে।" এই চিঠির তারিথ ১২ই মে, ১৮৬১। পূর্বে উল্লিখিত বারোখানি ট্রাক্টের মধ্যে দশন প্রবন্ধটি এই ক্রফ্টনগরে পাদরি ভাইসনের সহিত বিতর্ক-বুদ্দের বিষয়বস্ত লইয়াই রচিত হইয়াছিল। ব্রাক্ষধর্মের মূল সম্পর্কে ডাইসন যেসব প্রশ্ন করিয়াছিলেন, কেশবচন্দ্রে তাহার চূড়ান্ত জবাব দিয়া তাঁহাকে নিরত্ত করিতে সম্মত হইয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রের অস্ত্রনিক্ষেপ অবার্থ হইয়াছিল, অথচ কোনো অপ্রীতিকর ব্যাপার সংঘটিত হয় নাই। প্রিয়দর্শন কেশবচন্দ্রের সমগ্র সত্তা এমনই প্রীতি-ম্লিয় ছিল যে প্রতিপক্ষ পর্যন্ত তাহা অমুভব করিয়া মৃয় হইত। সেদিন কেশবচন্দ্রের হত্তে এট্রান পাদরিদের পরাজ্বের নবদ্বীপ-কৃষ্ণনগরের ব্যাহ্বাপণ্ডিতরা পর্যন্ত তাহাকে সাধুবাদ দিয়াছিলেন।

কলিকাতার বসিয়া দেবেক্রনাথ রুষ্ণনগরে কেশবচক্রের প্রচার-কার্যের উত্তাপ বোধ করিলেন। বুঝিলেন ব্রাহ্মধর্ম এইবার যথার্থ ই একজন প্রচারক পাইয়াছে, ইহার অগ্রগতি আর রোধ করিবে কে? রুষ্ণনগরে কেশবচক্রের 'মিশন' সম্পর্কে তথনকার তত্ত্ববোধিনী পত্রিকার একটি সম্পাদকীয় প্রবন্ধে এইরূপ মন্তব্য করা হইয়াছিল: "রুষ্ণনগরে এক অগ্রি জলিয়া উঠিয়াছিল। মিশনারিদের মধ্যে, ছাত্রদের মধ্যে, বৃদ্ধদের দলের মধ্যে, সকল স্থানেই তর্ক বিতর্ক উপস্থিত হইয়াছিল। সকল স্থানেই রব উঠিল প্রীষ্টানদের পরাজয়য়য়য়ায়ধর্মের জয় হইয়াছে।" এপানে কয়েকটি বিষয় লক্ষ্য করিবার আছে। প্রথম, রুষ্ণনগরে তিনি চারটি বক্তৃতা দিয়াছিলেন; কোনো বক্তৃতায় শ্রোতার সংখ্যা ৩০, কোনটায় ১৫০ হইয়াছিল; কলেজের ছাত্ররাও বক্তৃতা শুনিতে আসিত, শিক্ষকেরাও বাদ যাইতেনে না। বক্তৃতার বিষয় শুধু ধর্ম নয়, দেশের অবস্থা সম্পর্কেও কেশবচক্র ধর্মসভায় আলোচনা করিতেন, দেখা যাইতেছে। ধর্মের সহিত সমাজের অঙ্গাঙ্গী সহয়য়, ধর্ম সমাজ ছাড়া নয়, সমাজও ধর্ম ছাড়া নয়—এই ভাব সেদিন, উনিশ শতকের সেই বন্ধ দশকে, নৃতন করিয়া বুঝাইবার প্রয়োজন ছিল। তাঁহার বক্তৃতা শুনিতে যদি লোকসমাগ্রম কম হইত

তাহাতে কেশবচন্দ্র কিছুমাত্র নিরুৎসাহ বোধ করিতেন না; কারণ ''তিনি সকল সময়েই সংখ্যাপেক্ষা লোকের উৎসাহ ও ব্যগ্রতার দিকে সমধিক দৃষ্টি রাখিতেন।"

ব্রহ্ম বিভালয়ের সমসাময়িক কেশবচন্দ্রের আর একটি প্রচেষ্টার কথা এইবার উল্লেখ করিব। ইহা সম্বত সভা। কেশবচন্দ্রের জীবনের ইহা একটি অক্ষর কীর্তি। ১৮৬০ এটিকে ইহা স্থাপিত হইরাছিল, এইরূপ অনুমান করা যায়। কেশবচন্দ্র ছিলেন একটি প্রচণ্ড কর্মের আধার—বুগপৎ তিনি বহু কর্মের স্থচনা করিতেন, তাঁহাকে কেন্দ্র করিয়া যেন এক প্রচণ্ড কর্মের আবর্ত রচিত হইত। সংসাহসী ও সত্যাশ্রয়ী তরুণদের তিনি এই কর্মশ্রোতে টানিয়া আনিতেন। ব্রহ্ম বিভালয়ে তিনি যখন ছাত্রদের নিকট ব্জৃতা করিতেন বক্তৃতার সেই উত্তাপ সকলের হৃদয়কে ম্পর্শ করিত। অগ্নিমন্ত্রের সাধক কেশবচন্দ্র ছিলেন একটি magnetic personality—বে একবার তাঁহার সংস্পর্শে আসিত, কিম্বা তাঁহার বক্তৃতা গুনিত, তাহার সকল সত্তা মুহূর্ত মধ্যে যেন অগ্নিস্নাত হইয়া যাইত। অন্সের হৃদয়ে শক্তি ও প্রেরণা সঞ্চার করিবার ক্ষমতা ছিল তাঁহার অসাধারণ। ব্রহ্ম বিভালয়ে উপদেশ দিবার সময়ে কেশবচন্দ্র যথন বলিতেন—তোমরা ধর্মেতে পাগল হইবে না ?—তখন শ্রোতাদের হৃদয় সত্যেই উদ্বুদ্ধ হইয়া উঠিত। ধর্মের কণা এমন সহজ ভাষায় ও ভদ্বিতে আর কেহ বলিতে পারিতেন না। ব্রাদ্ধর্মের তত্ত্ব, দর্শনশাস্ত্রের ইতিহাস, মনোবিজ্ঞনের ইতিবৃত্ত,—এইসব কঠিন কঠিন বিষয় কেশবচন্দ্র এমন সহজভাবে বলিতে এবং ব্ঝাইতে পারিতেন, তাহা দেখিয়া দেবেন্দ্রনাথ পর্যন্ত বিশ্মিত, মুগ্ধ হইতেন। ইহার একটি স্কুফল দেখা দিয়াছিল। "যে কয়েকটি যুবা অল্পদিন পরেই প্রচারত্রত গ্রহণ করিয়াছিলেন, <u>ব্রুম বিত্যালয় তাঁহাদিগকে প্রথমে প্রস্তুত করে। উপদেশ দিয়াই তিনি নিরস্ত</u> হইতেন না, ছোট ছোট পুস্তিকা প্রকাশ করিয়া (যাহার বিষয় পূর্বে বলা হইয়াছে) ছাত্রদের মধ্যে বিক্রয়ের ব্যবস্থা করিয়াছিলেন। সেদিন কেশবচক্রের ন্তন ন্তন ট্রাক্ট পাইবার জন্ত ছাত্ররা উদ্ত্রীব থাকিত। এইভাবেই সেদিন কেশবচন্দ্রের নিরলস উভামের ফলে স্কুল ও কলেজের যুবকদের উপরে ব্রাক্ষ-

সমাজের প্রভাব প্রবলভাবেই আসিয়া পড়িয়াছিল। "ব্রাহ্মধর্মে যে বিজ্ঞান আছে, মনোবিজ্ঞানরূপ স্থাদৃ ভিত্তির উপর ইহা যে সংস্থাপিত এবং ব্রাহ্মধর্মের মত ও নীতিশাস্ত্র যে কুসংস্নারশূন্ত, সার্বভৌমিক, অবিমিশ্র এবং বিশুদ্ধতম, তাহা কেশবচন্দ্র প্রতিষ্ঠিত করেন।" এ ছাড়া উপদেষ্টা তৈরি করিবার জন্ত 'ব্রহ্ম নর্মাল স্কুল' নামে একটা স্বতন্ত্র ব্রহ্ম বিভালয়ও ছিল। এই স্কুল জোড়াসাঁকো ঠাকুরবাড়িতে অবস্থিত ছিল। ব্রহ্ম বিভালয় আর নর্মাল স্কুলের উদ্দেশ্য একই ছিল।

ইহার পর সঙ্গত সভার কথা। এই প্রসঙ্গে 'আচার্য কেশবচন্দ্র' গ্রন্থে উল্লিখিত হইয়াছে: ''কেশবচক্র দেখিলেন যে, ব্রহ্ম বিত্যালয় দারা ব্রাক্ষজানের অভাব ব্রাক্ষদিগের মধ্য হইতে দূর হইতেছে; কিয়ৎপরিমাণে তিনি তাহা-দিগকে আকর্ষণ করিতে সক্ষম হইয়াছেন। কিন্তু তিনি অল্পেতে সম্ভষ্ট থাকিবার লোক ছিলেন না।…তিনি একটি ভ্রাত্সভা সংস্থাপন করিতে ইচ্ছা করিলেন।'' ত্রাতৃসভার উদ্দেশ্য ছিল চরিত্রগঠন। দেবেক্রনাথ যধন কেশ্ব-চল্লের এই নৃতন পরিকল্পনার কথা ভূনিলেন তিনি উহা স্বান্তঃকরণে অনুমোদন করিলেন। অমৃতসরে গিয়া মহর্ষি শিখদের ধর্মালোচনা পদ্ধতি পর্যবেক্ষণ করিয়া মুগ্ধ হইয়াছিলেন। ব্রাহ্মসমাজে তিনি উহা প্রবর্তন করিতে চাহিয়া-ছিলেন। শিখদের ধর্মপ্রসঙ্গের সভাকে বলা হইত সঙ্গত সভা। এই নামটি মহর্ষির মনে লাগিয়াছিল। অতঃপর ''তিনি অত্যন্ত উৎসাহের সহিত এই প্রস্তাবিত সভার তদম্করণে সঙ্গত সভা বলিয়া নামকরণ করিলেন। প্রথমে তিনটি সন্বত সভা প্রতিষ্ঠিত হয়। একটি কলুটোলায়, তার সভাপতি আচার্য কেশবচক্র; অপর ত্ইটির মধ্যে একটি শিমলা ও অপরটি কলুটোলার স্বতন্ত্র স্থানে। এই তিনটি সঙ্গত সভার একটি করিয়া মাসিক সাধারণ সভা হইবে স্থির হইল। এই মাসিক সভা প্রধান আচার্য মহাশয়ের ভবনে হইত।'' সঙ্গত সভা ১৮৬০ খ্রীষ্টাব্দের শেষের দিকের ঘটনা। সঙ্গতের দলই পরবর্তীকালে আফুষ্ঠানিক ব্রাহ্ম নামে পরিচিত হইয়াছিলেন। সত্যরক্ষা ও ধর্মসাধন—ইহাই ছিল ইংগাদের জীবনের বনিয়াদ। প্রশান্তকুমার সেন লিখিয়াছেনঃ "If the Brahma Vidyalaya was a large study circle meant to be a reflective training ground for the mind and the heart,

the Sangat Sabha was a closer circle for intimate spiritual fellowship, for mutual interchange of ideas and aspirations ... It was the first nucleus of a true brotherhood. None can estimate the signal services it rendered to the thought and life of the generation ." সতাই সেদিন জাতির জীবন ও চিন্তায় পারস্পরিক সোভ্রাত্রের ভাব জাগাইয়া তুলিবার মহৎ উদ্দেশ্য লইয়াই কেশবচন্দ্র এই সঙ্গত সভা স্থাপন করিয়াছিলেন,—যুগ তথন ইহাই দাবী করিতেছিল। কেশবচল্রের মনীষা একটি ধুমীয় সমাজের গণ্ডীর মধ্যে আবদ্ধ হইয়া থাকিবার নয়। তাঁহার মন ছিল আলোকচিত্তের নেগেটিভ কাচের মতন—কালের লক্ষণ সেই মনে ধরা পড়িত এবং অপূর্ব মনীষার বলে তিনি যুগের প্রয়োজনকে উপলব্ধি করিয়া স্বীয় কর্তব্য স্থির করিতেন। উনবিংশ শতকের ষাট বৎসর যধন অতিক্রান্ত হইল, তথন নব জাগৃতির মধ্যাহকাল—সাহিত্য, ধর্ম, সমাজ-সংস্কার এবং শিক্ষা—জাতীয় জীবনের সকল ক্ষেত্রেই যুগান্তর দেখা দিয়াছে। কিন্তু, চারিদিকে চাহিয়া কেশবচন্দ্র দেখিলেন, বাঙালির জাতীয় চরিত্রে সৌলাত্রের বড়ো অভাব— যদি পরস্পরের মধ্যে সম্প্রীতি না রহিল, তাহা হইলে এই জাগরণ রুথা। তাঁহার সঙ্গত সভা ইতিহাসের এই প্রয়োজনই সেদিন চরিতার্থ করিল।

পুরাতন ফ্রেটারনিটি সভার দিন হইতে যে তরুণ গোণ্ডীকে লইয়া কেশবচন্দ্র কর্মজীবনে প্রবেশ করিতে আরম্ভ করিয়াছিলেন তাহাদের লইয়াই তিনি
এইবার যেন জাতীয় জীবন গঠন করিতে, ইহার সর্বাঙ্গীন উন্নতি ও বিস্তার সাধনে
দৃঢ় সংকল্প হইলেন। তাঁহার হাদয়ের স্বর্ণপাত্রে যে আয়ি ছিল, তাহারই
উত্তাপ পাইয়া এইসব তরুণদের চিত্ত প্রবৃদ্ধ হইয়া উঠিয়াছিল। "কেশবচন্দ্রের
উৎসাহ প্রতিদিন নৃতন হইতে নৃতনতর হইতে লাগিল, তাঁহার বলিবার
বিষয়ও যেন দিন দিন বৃদ্ধি পাইতে লাগিল। সঙ্গত নিত্য নৃতন জীবন প্রদর্শন
করিতে লাগিল। এই সভায় যুবকগণকে কেশবচন্দ্র সেন অপূর্ব মোহমন্ত্রে
মুয়্ম করিতেন, তাঁহারই আকর্ষণে সকলে আরুষ্ট হইয়া একত্রিত হইতেন।
এই সভায় কেবল যে ধর্মবিষয়ে প্রসঙ্গ হইত, তাহা নহে, নানা প্রকার কথোপকথন হইত—বৈজ্ঞানিক তত্বালোচনা এবং কথন কথন রাজনীতি সম্বন্ধীয়

কথাবার্তা মুক্তভাবে হইত।" উনিশ শতকের দিতীয়ার্ধে বাংলার নব জাগরণের ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের এই সঙ্গত সভার প্রভাব স্থান্তর প্রসারী হইয়াছিল। এই প্রসঙ্গে উল্লেখযোগ্য যে, পরবর্তীকালে প্রচারকমণ্ডলী উন্নতিশীল ধর্ম-সংস্কার ও সমাজ-সংস্কারের ক্ষেত্রে এই দেশে যে নবষ্গের হ্রপাত করিয়া-ছিলেন, কেশবচন্দ্রের সঙ্গত সভা ছিল তাহার বীজভূমি। ক্রেটারনিটি সভা, বন্ধ বিভালয়, সঙ্গত সভা—এইগুলি প্রতিষ্ঠানমাত্র ছিল না—কেশবচন্দ্রের সপ্রারই অংশ বিশেষ ছিল। জীবনের পথে তিনি কোনো দিন একা চলিতে চাহেন নাই, পাঁচজনকে লইয়া দলবন্ধভাবেই চলিতে চাহিয়াছেন এবং জীবনে পরিণতির পথে ধাপে ধাপে তিনি ষতই অগ্রসর হইতে লাগিলেন ততই তিনি জাতির সামগ্রিক উন্নতি ও বিস্তারের কথা চিন্তা করিতে লাগিলেন। কেশবচন্দ্রের প্রতিভার ইহা একটি আশ্চর্য বৈশিষ্ট্য।

চারিদিকে নবজীবনের সাড়া পড়িয়া গেল।

বলিয়াছি, কেশবচক্র উন্তমশীল ক্ষমতাবান পুরুষ। তরুণদলের তিনি নেতা। তাঁহার জীবনেতিহাসে দেখিতে পাই যে এই সময়ে (১৮৬০-৬২) তিনি একটি প্রকাণ্ড কর্মপ্রবাহ সৃষ্টি করিয়াছিলেন। তাঁহার কার্যের পরিধি ক্রমশঃই প্রসার লাভ করিতে লাগিল। ব্রাহ্মসমাজের ক্ষুদ্র গণ্ডী অতিক্রম করিয়া তাহা বাংলা তথা ভারতের বৃহত্তর সমাজজীবনকে এইবার স্পর্শ করিতে উন্নত ইইল। "হুর্ভিক্ষ, মহামারী বিষয়ে সাহায্য সংগ্রহ, মিরার পত্রিকা প্রকাশ, ধর্ম ও নীতি শিক্ষার জন্ম কলিকাতা কলেজ স্থাপন, পুস্তক ও পত্রিকা প্রণয়ন, ধর্ম প্রচার, ইংলত্তের ব্রহ্মবাদী ও ব্রহ্মবাদিনীদিগের সহিত পত্রালাপ, নানা স্থানে বক্তৃতা দান—এই সমস্ত নানা কার্যে কেশবচন্দ্র অসাধারণ উৎসাহের সহিত আপনার প্রতিভা ও কর্মশক্তির পরিচয় দিতে লাগিলেন।" এইবার আমরা তাঁহার সেই বহুমুখী কর্মধারার আলোচনায় প্রবৃত্ত হইবে। এইখানে একটি কথা মনে রাখিতে হইবে। কেশবচন্দ্রের কর্মজীবন তাঁখার ধর্মজীবন হইতে পৃথক নম্ন—তাঁহার জীবনে কর্মের সহিত ধর্মসাধন যেন সমান্তরাল রেথায় চলিয়াছে। আরো একটি কথা এই প্রসঙ্গে বলিবার আছে। বাংলার নব-ব্গস্তাদের মধ্যে একমাত্র কেশবচন্দ্রের জীবনেই আমরা দেখিতে পাই যে, তাঁহার ধর্মবোধের মধ্যে আধ্যাত্মিকতা ও Religion হইয়েরই সমাবেশ হইয়াছিল। ঈশ্বরের দিকে তিনি মুখ ফিরাইয়াছিলেন সত্য, কিন্তু তাই বলিয়া তিনি কখনো মামুষের দিকে পিছন ফিরিয়া ছিলেন না; পরের স্কুংখ তুঃধে, জাতির আশা-আকাজ্ঞায় তিনি সমান সচেতন ছিলেন; তাঁহার ঈশব-প্রীতি মানব-প্রীতির মধ্যেই সার্থক হইয়াছিল। তাহা নহিলে কেশবচন্দ্র কখনো বলিতে পারিতেন না—"The first great duty which the British nation owes to India is to promote education far and wide. It is desirable that you should open up works of irrigation and that you should try in all possible ways, topromote the material prosperity of the country''। ভারতবর্ষের সর্বাদীন কল্যাণ চিন্তা এবং তাহার জন্ম পন্থা নির্দেশ করা—ইহাই ছিল কেশবচন্দ্রের বিলিজিয়ন আর ভারতবাসীর আত্মার উন্নতিসাধন, নিখিল মানব-আত্মার উন্নতিসাধন—ইহাই ছিল কেশবচন্দ্রের ধর্ম। জাতির প্রতি, মাত্মবের প্রতি কর্তব্যের প্রেরণা তাঁহাকে সর্বদাই কর্মচঞ্চল করিয়া রাখিত, তাই তো তিনি যুগপৎ নানাবিধ কাজের স্ট্চনা করিয়াছিলেন। কেশব-প্রতভার ইহাই লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য। তাঁহার বহুমুখী কর্মোল্যমের ইহাই ছিল স্বাতস্ত্রা। এখানে কেশবচন্দ্র সত্যই একেশ্বর স্থ্য।

সংবাদ আসিল উত্তর ভারতে ছুর্ভিক্ষ হইয়াছে। ইংরেজ অধিকারে আসিবার পর, পলাশির যুদ্ধ হইতে শুরু করিয়া ভারতবর্ষ একাধিক ঘূর্ভিক্ষ দারা পর্যুদন্ত হইয়াছে এবং ইহার ফলে ভারতবাদীর অর্থ নৈতিক জীবনের কাঠামো ভাঙিয়া পড়িয়াছে। ইতিহাসে দেখা যায় যে উনবিংশ শতাৰীর প্রথমার্ধে (ভারতবর্ষ যথন কোম্পানীর শাসনাধিকারে ছিল) বিভিন্ন ছুর্ভিক্ষ-জনিত মৃত্যুর সংখ্যা ছিল চৌদ্দ লক্ষ। ১৮৬১ গ্রীষ্টাব্দের পূর্বে বিভাসাগরের সময়ে মেদিনীপুরে যে ছভিক্ষ হইয়াছিল তাহাতে সেই হৢদয়বান পুরুষসিংহ নিজের অর্থ ও সামর্থ্য দিয়া ছভিক্ষপীড়িত নর-নারীর সেবা করিয়াছিলেন। সে-ত্রভিক্ষ নিবারণে ব্রাহ্মসমাব্দের কোনো প্রচেষ্টার বিবরণ আমরা পাই না, অথবা ব্রাহ্মসমাজপতি দেবেন্দ্রনাথেরও কোনো উভ্তমের কথা শুনিতে পাওয়া যায় না। ব্রাহ্মসমাজ এতকাল ব্যক্তিগত উপাসনা লইয়া ছিল, কেশবচন্দ্র এইবার সমাজের প্রকৃতি, আদর্শ, কর্তব্য, ভাব ও চিন্তার ধারা সব কিছু পরিবর্তন করিতে অগ্রসর হইলেন। কেশবচন্দ্র থেই ছ্ভিক্ষের সংবাদ শুনিলেন অমনি তিনি বিচলিত হইলেন। খ্রীষ্টান মিশনারিরা গির্জাতে ও অম্যত্র বক্তৃতা করিয়া অর্থ সংগ্রহ করিতেছিলেন। কেশবচন্দ্রও নিশ্চেষ্ট রহিলেন না। তুঃস্থদের ত্রাণকার্যে যোগ দেওয়া ব্রাহ্মসমাজেরও নৈতিক ও সামাজিক কর্তব্য-ইহা তিনি দেবেন্দ্রনাথকে ব্রাইলেন। অতঃপর ব্রাম্ন-সমাজের মঞ্চ হইতে তুর্ভিকে সাহায্যদানের কথা ঘোষণা করা হইল। ধর্মকে কেশবচন্দ্র সমাজমুখী করিয়া তুলিলেন। ছর্ভিক্ষের বিষয়টি দেবেন্দ্রনাথের গোচরে আনিয়া কেশবচন্দ্র যথন তাঁহাকে বলিলেন যে, সমাজের পক্ষ হইতে

কিছু করা উচিত, তথন তিনি কেশবের মধ্যে একজন মানব-দ্রদীকে প্রত্যক্ষ করিয়া বিশ্মিত হইয়াছিলেন। তারপর "এই ছুর্ভিক্ষে সাহায্য দান করিবার জন্ম ১২ই চৈত্র (২৫শে মার্চ, ১৮৬১) যে অধিবেশন হয়" তাহা ব্রাক্ষসমাজের ইতিহাসে স্মরণীয় হইয়া আছে। কেশ্বচন্দ্রের সংগঠনী প্রতিভা সকলকে বিস্মিত করিল—ব্রাহ্মসমাজের বেদী হইতে দেবেন্দ্রনাথ একটি মর্মস্পর্শী বক্তৃতার মাধ্যমে অভিক্রপীড়িত নর-নারীর জন্ত সাহায়ের আবেদন জানাইলেন; সঙ্গত সভা অগ্রসর হইয়া আসিল, সকলেই দ্বারে দ্বারে গিয়া চাঁদা ভিক্ষা করিতে লাগিল। সর্বভারতীয় সমাজ সেবার আদর্শ এই প্রথম স্থাপিত হইল—বাংলার মাটিতে বাঙালির নিজম্ব সংকট্রাণ সমিতির জন্ম হইল। বাংলার যুবকদের সম্মুধে সেদিন এইভাবেই কেশব্চক্র সমাজসেবার মহৎ আদর্শকে তুলিয়া ধরিয়াছিলেন। পরবর্তীকালে এই আদর্শকে অমুসরণ করিয়াই শনীপদ বন্দ্যোপাধ্যায় ও স্বামী বিবেকানন্দ সমাজসেবাকে বাংলার তরুণদের জীবনে একটা স্থায়ী ধর্মে পরিণত করিয়াছিলেন। "এই ছুর্ভিক্ষে প্রায় তিন সহস্র মূদ্রা ছভিক্ষনিপীড়িত স্থানে প্রেরিত হয়। বিশেষ অধিবেশনের দিনের উপাসনা ও বক্তৃতা বেদী সন্মুখে তওুল, বস্ত্র ও অলঙ্কার ন্তু পীক্বত হইয়াছিল। অনেকে আপনার গাত্রের মূল্যবান বস্ত্র, অঙ্গুরীয় এবং নারীগণ অলঙ্কার ও टेज्जमानि मान करवन।"

উত্তর ভারতের ত্রভিক্ষের কয়েক মাস পরে ত্রিবেণী, হালিসহর, বারাসত প্রভৃতি অঞ্চলে জর রোগের এক ভীষণ মহামারী দেখা দিল। এখানেও কেশবচন্দ্র সম্ভূত্রাণে অগ্রসর হইলেন। তাঁহার বক্তৃতায় জনসাধারণ বিচলিত হয় ও মহামারী-পীড়িতদের প্রতি সকলের হাদয় সমবেদনায় পরিপূর্ণ হয়। কেশবচন্দ্র অর্থ সংগ্রহ করিয়। মহামারী-কবলিত গ্রামসমূহে উষধ, অর্থ ও চিকিৎসক পাঠাইবার ব্যবহা করিয়াছিলেন। কথিত আছে, ঔষধ পাঠাইবার কাজ তিনি নিজের হাতে করিতেন। সেদিন তিনি যথন বলিয়াছিলেন—
"I rise to advocate a noble cause, the cause of humanity… I rise to discharge the sacred duty of exhorting you to make a combined effort to alleviate the sufferings of thousands of our dying countrymen." কেশবচন্দ্র হে কত বড়ো একজন কর্মীপুরুষ—

'man of action'—তাহা বাঙালি ব্ঝিতে পারিল। তথন উনিশ শতকের নানবতাবাদ রামমোহন-বিঘাসাগরের ভিতর দিয়া কেশবচন্দ্রে আসিয়া শুধু পূর্ণতা লাভ করে নাই, পরবর্তী বংশধরদের জন্ম উহা একটি দেদীপামান দৃষ্টান্ত স্থাপন করিয়াছিল। কেশবচন্দ্রই নবীন বাঙালিকে জনসেবার মন্ত্রে দীক্ষা দিয়া গিয়াছেন—ইহা যেন আমরা বিশ্বত না হই। সংঘবদ্ধভাবে আর্তের সেবা এই দেশে এই প্রথম প্রতিষ্ঠিত হইল। জনসেবাকে তিনি সতাই an article of faith হিসাবে গ্রহণ করিয়াছিলেন, ইহাকে তিনি প্রতিষ্ঠানগত বিষয়মাত্র মনে করেন নাই।

## কর্মের স্রোভ শতধারায় বহিয়া চলিল।

ধর্মকে আশ্রয় করিয়া কেশবচন্দ্র সংস্কার ও সংগঠনের কার্য আরম্ভ করিয়াছিলেন। তাঁহার কর্মজীবনের আর একটি গৌরবময় অধ্যায় 'ইণ্ডিয়ান মিরার' পত্রিকা স্থাপন। স্বাধীন সংবাদপত্র দেশের জনমানস গঠনে কতদূর সহায়তা করিতে পারে, রামমোহন হইতে আরম্ভ করিয়া হরিশ্চন্দ্র পর্যন্ত একাধিক স্বাধীনচেতা বাঙালি তাহার দৃষ্টান্ত স্থাপন করিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রের সম্মুখে ছিল পূর্ববর্তী ধুরদ্ধরদের দৃষ্টান্ত। এ-দেশে রামমোহনই প্রথম সংবাদপত্রের পরিপূর্ণ স্থবোগ গ্রহণ করেন। কেশবচন্দ্র সংবাদপত্র ও বক্তৃতান্মঞ্চ—উভয়েরই পরিপূর্ণ স্থযোগ গ্রহণ করিয়া বাংলা তথা ভারতবর্ষে বৃগান্তর আনিয়া দিয়াছিলেন। রামমোহন যেমন সংবাদপত্রের সৃষ্টি করিয়াছিলেন, কেশবচন্দ্র তেমনি যুগপৎ press ও platform ত্ই-ই সৃষ্টি করিয়াছিলেন। সংবাদপত্র যে লোকশিক্ষার একটি বড়ো মাধ্যম—ইহা কেশবচন্দ্রের বৃঝিতে বিলম্ব হয় নাই।

১৮৬১ খ্রীষ্টাব্দের জুলাই মাসে কেশব্চক্র ব্যাঙ্কের চাকরিতে ইন্ডফ। দিয়া তাঁহার সমস্ত প্রতিভা ও পরিশ্রম ব্রাহ্মসমাজ তথা সমগ্র দেশের উন্নতিকল্পে নিয়োগ করিলেন। আগন্ত মাসেই তিনি Indian Mirror নাম দিয়া একথানি ইংরেজি পাক্ষিক পত্রিক। বাহির করিলেন। বাংলার সমাজ ও সংস্কৃতির ইতিহাসে এই বংসরটি বিশেষভাবে শ্রনীয়। সাহিত্য-জগতে এই বংসরে মাইকেলের মেঘনাদবধ কাব্যের আবির্ভাব যেমন একটি ঐতিহাসিক

ঘটনা কেশবচন্দ্রের 'ইণ্ডিয়ান মিরার' পত্রিকার আবির্ভাবও তেমনি একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা। বাংলার নবজাগরণের বহু-ভঙ্গিম ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের 'ইণ্ডিয়ান মিরার' ও 'স্থলভ সমাচার' (ইহা নয় বৎসর পরে প্রকাশিত হইয়াছিল)—এই ছইখানি পত্রিকা একটি স্বতন্ত্র অধ্যায় রচনা করিয়াছে। 'স্থলভ সমাচারে'র কথা পরে বলিব, এখন 'মিরারে'র কথা বলি। সকল দিক দিয়া বিবেচনা করিলে আমরা দেখিতে পাই যে 'ইণ্ডিয়ান মিরার' সতাই কেশবচন্দ্রের একটি অক্ষয় কীর্তি। উনিশ শতকীয় নবজাগরণ যখন বিভিন্ন ঘটনা ও বিভিন্ন যুগ্ননায়কের মনীয়ার ভিতর দিয়া তাহার সকল বর্ণছেটা লইয়া ইতিহাসের দিগন্ত উদ্ভাসিত করিয়া তুলিয়াছে, সেই মাহেক্রক্ষণেই 'মিরারে'র আবির্ভাব ঘটিল।

প্রতাপচন্দ্র মজুমদার লিখিয়াছেন: "Being alive to the importance of possessing a newspaper organ in English, with a view to influence the Hindu community both on educational, religious and other matters, he started the Indian Mirror in August 1861, in conjuction with some friends as a fort-nightly journal." নৈশবিতালয় হইতে আরম্ভ করিয়া যে দলটিকে সঙ্গে লইয়া কেশবচন্দ্র তাঁহার কর্মজীবনে অগ্রসর হইয়াছিলেন, পরিণত জীবনে তাঁহাদের অনেকেই তাঁহার বিভিন্ন কর্মপ্রয়াদেরও সঙ্গী ছিলেন; ইহারা বন্ধুয়ানীয় হইলেও, সকলেই কেশবচন্দ্রের নেতৃত্বকে মানিয়া লইয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাস য়াহারা গভীরভাবে অমুশীলন করিয়াছেন তাঁহারা দেখিতে পাইবেন নেতৃত্ব করিবার বিধিদত্ত শক্তি লইয়াই তাঁহার জন্ম হইয়াছিল; সত্যই—"he was a born leader of men", কিন্তু কেশবচন্দ্রের নেতৃত্বের মধ্যে দন্ত ছিল না, ডিক্টেটরী ভাব ছিল না। যদি তাহা থাকিত তাহা হইলে কর্মজীবনের বিভিন্ন ক্ষেত্রে তাঁহার নেতৃত্ব এমন সফল হইত না।

কেশবচন্দ্র কাগজ বাহির করিলেন। দেবেন্দ্রনাথের 'তত্তবোধিনী' ছিল নিতান্তই ব্রাহ্মসমাজের মুখপত্র, তাই কেশবচন্দ্র একখানি সর্বভারতীয় কাগজের অভাব বোধ করিয়া এই নৃতন ইংরেজি কাগজ বাহির করিলেন। পত্তিকার

সম্পাদনা ব্যাপারে তাঁহাকে সহায়তা করিলেন ছইজন—খ্যাতনামা ব্যারিষ্টার মনোমোহন ঘোষ এবং পামার সাহেব। কাপ্তেন পামার পূর্বে সৈভদলে ছিলেন, কিন্তু তিনি সংবাদপত্তের একজন স্থাদক লেখকও ছিলেন। সম্পাদক হুইলেন মনোমোহন বোষ (পরে নরেজ্রনাথ সেন) আর ম্যানেজিং প্রোপ্রাইটর হইলেন কেশবচন্দ্র। সর্বভারতীয় ঐক্যের চেতনা সকলের মনে জাগ্রত করিয়া তুলিবার জন্তই পত্রিকার নামকরণ করা হইল—'ইণ্ডিয়ান মিরার'। সেই সময়ে ভারতবাসী কর্তৃক স্বাধীনভাবে পরিচালিত পত্রিকার মধ্যে হরিশচক্র মুখোপাধ্যারের 'হিন্দু পেট্রিরট' ছিল শীর্ষস্থানীয়। ন্বজাগরণের ইতিহাসে, বিশেষ করিয়া নীল আন্দোলনের ব্যাপারে, 'হিন্দু পেট্রিষ্ট' নির্ভীক সাংবাদিকতার যে দৃষ্টান্ত স্থাপন করিয়াছিল, তাহার তুলনা নাই। পরবর্তীকালে আরো তৃইজন 'ইণ্ডিয়ান মিরারে' যোগদান করিয়াছিলেন —কৃষ্ণবিহারী দেন ও নরেক্রনাথ সেন। ইংহাদের সমবেত চেষ্টার 'মিরার' সেদিন সাংবাদিকতার ক্ষেত্রে সতাই যুগান্তর আনিয়া দিয়াছিল। এইধানে প্রসঙ্গতঃ উল্লেখ করা দরকার যে, কর্মজীবনের বিভিন্ন স্তরে কেশবচন্দ্র একাধিক সংবাদপত্র প্রকাশ করিয়াছিলেন; সেগুলির কথা বথাস্থানে আলোচনা কবিব।

বাংলার সাংবাদিকতার ইতিহাসে জনমতগঠনে কেশবচন্দ্রের 'ইণ্ডিয়ান মিরারের' গৌরব স্বতন্ত্র। প্রশান্তকুমার সেন যথার্থ ই লিখেছেন: "The old files of the Indian Mirror show that whatsoever was goodliest and best in India's thoughts, aspirations and efforts was reflected in its columns, and for a considerable number of years it continued to shape and prepare public opinion for the national reconstruction in progress." এই পত্রিকায় ধর্মনীতি, রাজনীতি এবং সমাজনীতি সম্পর্কে কেশবচন্দ্রের বহু সারগর্ভ প্রবন্ধ প্রকাশিত হইত। বলিতে কি, 'মিরার' তাঁহার হন্তে যেন একথানি শাণিত অস্ত্র-স্বরূপ হইয়া দাঁড়াইয়ছিল; এই কাগজ হাতে থাকিবার দর্জণ কেশবচন্দ্রের প্রভাব ও প্রতিপত্তি বৃদ্ধি পাইল। এইখানে একটি প্রশ্ন আছে, কেশবচন্দ্র

উদ্দেশ্য ছিল না—প্রকৃত উদ্দেশ্য ছিল শিক্ষাবিস্তার। কথাটি একটু বিস্তারিত-ভাবেই আলোচনা করিতে হয়।

নৈশবিভালয়ের দিন হইতেই কেশবচন্দ্র এ-দেশের শিক্ষাপ্রণালীর সংস্কারের বিশেষ প্রয়োজনীয়তা অহুতব করেন। তথন শিক্ষাবিস্তারের ক্ষেত্রে বিভাসাগরের বিরাট প্রতিভা নিয়োজিত হইয়াছে। এই শিক্ষা-বিস্তারের কথা রামমোহন চিন্তা করিয়াছেন, বিভাসাগরের প্রয়াসের তো তুলনা ছিল না, কেশবচন্দ্রও এই বিষয়ে যে চিন্তা করিতেন তাহার প্রথম আভাস আমরা দেখিতে পাই কলুটোল। সান্ধ্য বিভালয় স্থাপনে। তারপর ব্রাহ্মসমাজে যোগ দিয়া অবধি, দেখিতে পাই যে কেশবচক্র এই বিষয়টি একাগ্রমনে চিন্তা করিতেছেন। সেই একই সমন্ত্রে যথন তিনি ব্রাহ্মসমাজের বিস্তার ও উন্নতিসাধনে আত্মনিয়োগ করিয়াছেন, তখনই তিনি ইংলণ্ডের ফ্রান্সিস উইলিয়ম নিউম্যান, মিস ফ্রান্সেস পাওয়ার কব, মিস এস.ডি. কলেট, ম্যাক্সমূলার প্রভৃতি স্বাধীন চিন্তাশীল মনীষিদের সহিত প্রযোগে আলাপ-আলোচনা আরম্ভ করিয়া দিয়াছেন। শিক্ষা-সংস্কার সম্পর্কে তিনি যুগপৎ ইংলও ও ভারতবর্ষে আন্দোলন করিতে চাহিলেন। অক্তাশ বিষয়ের সহিত স্বতন্ত্র স্থল কলেজ স্থাপন এবং তাহাতে নীতিশিক্ষা-দান বিষয়ে নিউম্যানের নিকট প্রস্তাব করিয়াছেন। হিন্দুকলেজের নীতি-বর্জিত শিক্ষার স্রোত ফিরাইতে সেদিন কেশবচন্দ্রের স্থায় আর কেহ চিন্তা করেন নাই। হিন্দু-কলেজকে কেন্দ্র করিয়া ইংরেজ সেদিন বাংলাদেশে যে শিক্ষাবিস্তারের ব্যবস্থা করিয়াছিলেন, জাতীয়চরিত্র গঠনে তাহার ফল যে ভালো হয় নাই, ইহা বোধ করি কেশবচন্দ্রের দৃষ্টিতেই সর্বপ্রথম ধরা পড়িয়াছিল। পরবর্তী-কালে (১৮৭২ খ্রীঃ) তিনি শিক্ষা-সংস্থার সম্পর্কে লর্ড নর্থক্রককে যে নয়খানি পত্র লিখিয়াছিলেন তাহা ভারতে ইংরেজি শিক্ষা বিস্তারের ইতিহাসে বিশেষভাবেই উল্লেখযোগ্য। ১৮২৩ খ্রীষ্টাব্দে রামমোহন লর্ড আমহাষ্ট্ৰকে ইংরেজি শিক্ষাপ্রবর্তন সম্পর্কে যে ঐতিহাসিক পত্রখানি লিখিয়া-ছিলেন তাহার গুরুষ এবং তাহার প্রায় অর্ধ শতাব্দীকাল পরে লর্ড নর্থক্রককে কেশবচন্দ্রের এই পত্রগুলির গুরুত্ব যে সমান, তাহা আমরা পরে আলোচনা করিব।

যে কথা বলিতেছিলাম। কেশবচন্দ্র তাঁহার পূর্বোল্লিখিত ট্রাক্টগুলি নিউম্যান ও মিস কব প্রভৃতির নিকট পাঠাইয়াছিলেন এবং সেগুলি পাঠ করিয়া তাঁহারা আনন্দ প্রকাশ করেন। "ইংলণ্ডে ব্রাহ্মধর্মের কিরূপ অবস্থা, এবং কি প্রকারে উহার প্রচার ও বিন্তার হইতে পারে", কেশবচন্দ্র তাহাও জানিতে চাহিয়া নিউম্যানকে পত্র লেখেন। এইসব মনীষিদের সহিত পত্র-যোগে আলাপ-আলোচনা করিয়া কেশবচন্দ্র বুঝিলেন যে ভারতবর্ষে ব্যাপক শিক্ষার প্রয়োজন। বিলাত হইতে মিস কব্ জানাইলেন—''যদি গ্রাক্ষসমাজ হইতে ইংলণ্ডের জনসাধারণের নিকটে শিক্ষার উন্নতিকল্পে আবেদন প্রেরিত হয়, তাহা হইলে তিনি স্বয়ং উহা উপস্থিত করিতে পারেন।" অতঃপর কেশবচন্দ্র কি করিলেন ? উপাধ্যায় মহাশয় তাঁহার 'আচার্য কেশবচন্দ্র' গ্রন্থে এই প্রসঙ্গে লিখিয়াছেনঃ "কেশবচন্দ্র দেশহিতকর কার্যে কোনদিন নিরস্ত পাকিবার লোক নহেন। তিনি বিভাশিক্ষার উন্নতিসাধন জন্ত এক স্ভা আহ্বান করেন।'' ইহা সাধারণ সভা ছিল; সভাপতিত্ব করেন 'ব্যবস্থা-দর্পণ'-প্রণেতা শ্রামাচরণ শর্মা। ১৮৬১ গ্রীষ্টাব্দের ৩রা অক্টোবর তারিথে ব্রাক্ষসমাজের দোতলার ঘরে এই সভা বসিয়াছিল। সেই সভায় কেশবচন্দ্র জাতীয় শিক্ষার একটি সর্বাঙ্গীণ পরিকল্পনা উপস্থাপিত করিলেন এবং ব্রাশ্ধ-সমাজকেই এই বিষয়ে অগ্রসর হইতে বলিলেন। তিনি স্ত্রী শিক্ষার অব্যবস্থা সৃষ্ধেও বক্তৃতায় আবেগভরে উল্লেখ করেন।'' তথন তাঁহার বয়স মাত্র তেইশ বৎসর। দেখা যায়, সেই পরিকল্পনায় অতি দরিদ্র সাধারণ লোক হইতে আরম্ভ করিয়া পুরুষ ও নারী নির্বিশেষে সকল শ্রেণীর লোকের শিক্ষার বন্দোবস্ত তিনি করিতে চাহিয়াছিলেন।

এই পরিকল্পনাকে সফল করিয়া তুলিবার জ্ম্মই তিনি সংবাদপত্রকে প্রচারের অন্যতম মাধ্যমন্ত্রপে গ্রহণ করিলেন। ত্রান্সমাজের পক্ষ হইতে কেশবচন্দ্র যেদিন ঘোষণা করিলেন—''ব্রান্ধর্মের জ্যোতি থাকিতেও আমরা নিরুৎসাহ ও নিস্তেজ থাকিব, এমন কখনই হইতে পারে না। সকলে উত্থান কর, সকলে আপন আপন সাহায্য দান করিয়া দেশস্থ প্রাতৃগণের মধ্যে বিভার আলোক প্রচার করিতে তৎপর হও''—সেদিন রাম্যোহনের স্থাপিত ব্রাহ্মসমাজ উহার ঐতিহাসিক সার্থকতা লাভ করিয়াছিল। 'ইণ্ডিয়ান

মিরার' প্রথমে পাক্ষিক পত্র ছিল, পরে কেশবচন্দ্র ইংলণ্ড যাইবার পূর্বে উহা সাপ্তাহিকে পরিণত হয়। ১৮৭১ গ্রীষ্টান্দ হইতে ইহা দৈনিকে রূপান্তরিত হইয়াছিল। ভারতীয় পরিচালিত ও সম্পাদিত ইহাই প্রথম দৈনিক ইংরেজি পত্রিকা। পাক্ষিক 'মিরার' ইহার আরস্তের সময় হইতেই বিশেষ খ্যাতি ও কৃতিত্বের সহিত চলিয়াছিল। প্রসন্ধতঃ উল্লেখ করা যাইতে পারে যে, শেষ পর্যন্ত 'মিরার' নরেন্দ্রনাথ সেনের সম্পাদনায় আধুনিক হিল্পুমাজের মুখপত্র হয়; তখন কেশবচন্দ্রের মতামত ইহাতে সম্পূর্ণরূপে প্রতিফলিত হইত না। তথাপি ইহা স্বীকার্য যে, সাংবাদিকতার ক্ষেত্রে নির্ভীকতায় হরিশচন্দ্রের পরই কেশবচন্দ্রের নাম উল্লেখযোগ্য।

'ইণ্ডিয়ান মিরার' পত্রিকার ভিত্তি একটু দৃঢ় হইবার পর কেশবচন্দ্র এইবার আর একটি কার্যে হস্তক্ষেপ করিতে অগ্রসর হইলেন। ইহা কলিকাতা কলেজ। পূর্বেই বলিয়াছি, কাগজ বাহির করিবার পর তিনি ব্রাহ্মসমাজের এক সভায় শিক্ষা সম্পর্কে একটি পরিকল্পনা পেশ করেন। কেশবচন্দ্র বাগ্মী ছিলেন, কিন্তু তিনি বাক্সর্বস্থ মানুষ ছিলেন না; যাহা বলিতেন তাহা তিনি কার্যে পরিণত না করিয়া নিবৃত্ত হইতেন না। তিনি ১৮৬২ খ্রীষ্টাব্দে 'ক্যালকাটা কলেজ' নামে একটি উচ্চ বিভালয় স্থাপন করিলেন। রামমোহন করিয়াছিলেন Anglo Hindu School ( ১৮১৬ এটিক ); দেবেন্দ্রনাথ করিয়াছিলেন 'হিন্দু-হিতার্থী বিভালয়' (১৮৫৫ খ্রীঃ) আর কেশবচন্দ্র স্থাপন করিলেন Calcutta College—তিনজনেরই উদ্দেশ্য প্রায় একই ছিল। দেবেক্রনাথের প্রয়াসের মূলে অবশ্য পরোক্ষভাবে প্রেরণা যোগাইয়াছিলেন পাদ্রী ডফ্.।\* শিক্ষার ক্ষেত্রে বিভাসাগরের স্বাধীন নিজস্ব প্রয়াস ইহার হই বৎসর পরের (১৮৬৪ এঃ) ঘটনা। ক্যালকাটা কলেজ পরিচালনার ভার কেশবচন্দ্র স্বয়ং গ্রহণ করিলেন। কেশবচন্দ্রের বিগ্রালয়ে পড়িবার জন্ত দেবেন্দ্রনাথ তাঁহার অন্ততম পুত্র জ্যোতিরিন্দ্রনাথকে ভর্তি করিয়া দিয়াছিলেন, তিনি এইখান হইতে প্রবেশিকা পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হইয়াছিলেন; কেশবচন্দ্রের কমিষ্ঠ ভ্রাতা ক্লম্ববিহারী সেনও এই বিস্থালয়ে পড়িতেন।

এই লেখকের 'মহর্ষি দেকেল্রনাথ' গ্রন্থ দ্রন্থরা।

এই বিভালয় স্থাপনের প্রাথমিক টাকা দিয়াছিলেন দেবেল্রনাথ, কিন্ত কেশবচন্দ্র নিজের দায়িত্বেই বহু টাকা ধার করিয়া কুলটি চালাইয়াছিলেন। স্থলটি অবৈতনিক ছিল এবং এইখানে "যদিও সাক্ষাৎ সম্বন্ধে ধর্মশিক্ষা দান করা হইত না, ইহাতে নীতিশিক্ষার প্রাণান্ত ছিল। কেশবচন্দ্রের প্রথম হইতে এই মত ছিল যে, বুবকদিগকে সর্বপ্রথমে নীতিশিক্ষা দান করা উচিত। ক্লেজ প্রথমে নিমতলার একটি প্রাচীন গৃহে স্থাপিত হয়, সেখান হুইতে পরিশেষে বাঁশতলা ট্রাটে যায়। এখানে প্রসিদ্ধ স্থবিদ্ধান বাবু ঈশ্বরচন্দ্র নন্দী ইহার প্রধান শিক্ষক হন।" কেশবচন্দ্রের এই ক্যালকাটা কলেজ ছম বৎসর চলিয়াছিল। সাধারণের সহান্তভৃতি ও সাহায্যের অভাবেই ইহা উঠিয়া যায়। স্বাধীনভাবে স্কুল পরিচালনার ব্যাপারে বাংলা দেশে সেদিন একমাত্র বিভাসাগরের প্রয়াসই স্থায়ী হইয়াছে। তবে কেশবচক্রের দৃষ্টান্ত ব্যর্থ হয় নাই। যে নীতিশিক্ষাকে তিনি ছাত্রজীবনের বনিয়াদ বলিয়া বিশ্বাস করিতেন, পরবর্তীকালে অধিনীকুমার দত্তের প্রচেষ্টার মধ্যে তাহা স্থলরভাবে সার্থক হইয়াছিল। প্রসন্ধতঃ ইহা উল্লেখ করা দরকার যে, কেশবচন্দ্র সাক্ষাৎ সম্বন্ধে ছাত্রদিগকে ধর্মমত শিক্ষা দিবার পক্ষপাতী কোনো কালেই ছিলেন না—তিনি গুরুত্ব দিতেন নীতিশিক্ষার উপর এবং ধার্মিক সচ্চরিত্র শিক্ষকদিগের সদৃষ্টান্তের আবশ্যকতা তিনি চিরদিন স্বীকার করিতেন। প্রতাপচন্দ্র কেশবচন্দ্রের এই প্রয়াসকে 'A principal work of the mission of his life' বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন এবং বাঁহারা কেশবচন্দ্রের লোকশিক্ষা ও সমাজসেবার আদর্শ গভীরভাবে অনুশীলন করিয়াছেন তাঁহারা দেধিয়াছেন যে, কেশবচল্র এমন শিক্ষা দিতে চাহিয়া-ছিলেন যাহাতে ভারতবাসী ভারতবাসীই থাকে, বিদেশী ভাবাপর না হয়। শিক্ষার্থীর দেহ, মন ও আত্মার সামজ্ঞসীভূত কল্যাণের উপর দৃষ্টি রাখিয়াই তিনি তাঁহার শিক্ষার আদর্শ রচনা করিয়াছিলেন। আজ প্রায় শতবর্ষ পরে দেখিতেছি, শিক্ষার ক্ষেত্রে কেশবচন্দ্রের এই আদর্শ তাহার মূল্য হারায় নাই। আজে। এই আদর্শের প্রয়োজন আছে।

ব্রাহ্মসমাজে যোগদান করিবার সঙ্গে সঙ্গেই কেশবচন্দ্র ইহার যুগ্ম সম্পাদক নিযুক্ত হইরাছিলেন। কেশবচন্দ্র মূর্তিমান উৎসাহ, প্রচণ্ড কর্মের আধার তিম। সম্পাদক হইয়া তিনি কি কি কাজ করিয়াছিলেন, এইবার সেই বিষয়ে কিছু বলিব। ১৮৬১ খ্রীষ্টাব্দের ২২শে ডিসেম্বর তারিখে সমাজের একটি সাধারণ সভা হইল। সেই সভার বিবরণে আমরা দেখিতে পাই যে, সভার প্রারম্ভে সম্পাদক কেশবচন্দ্র উঠিয়া বলিলেনঃ ''গতবর্ষের কার্য-বিবরণ আপনাদিগের নিকট উপস্থিত করিতেছি। ইহাতে স্পষ্ট প্রতীত হইবে যে, গত বর্ষে নানা বিদ্ন সত্ত্বেও ব্রাহ্মসমাজের আশাতীত উন্নতি হইয়াছে। পূর্বাপেক্ষা সমাজের ক্ষেত্র প্রসারিত হইয়াছে; কেবল ব্রাক্ষধর্ম প্রচার ইহার উদ্দেশ্য নহে, বিবিধ উপায়ে দেশের হিতসাধন করতঃ, ঈশ্বরের প্রিয় কার্য করাও ইহার লক্ষণ। কিসে দেশের কুরীতি নিমূল হয়, কিসে বিভাশিকার উন্নতি হয়, কিসে আমাদের দেশ জ্ঞান ও ধর্মে ভূষিত হইয়া ক্রমশঃ উন্নতির সোপানে আরোহণ করিতে পারে, এই সকল প্রশন্ত ভাব দারা এখন ব্রাদ্ধ-সমাজ পরিচালিত হইতেছে। ... গত বর্ষে ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের অনেক দুর উন্নতি হইয়াছে।" অতঃপর তিনি আগামী বর্ষের জন্য সভায় কয়েকটি প্রস্তাব উপস্থাপিত করিলেন। প্রস্তাবগুলি এইরূপ: (১) ব্রান্সদিগের মধ্যে লাতভাব স্থাপনের জন্ত যেমন সম্বত সভা স্থাপিত হইয়াছে, তেমনি তাহাদের মধ্যে প্রীতি ও ঐক্যভাব জাগ্রত করিবার জন্ম একটি প্রতিনিধি সভা স্থাপন; (২) ব্রাহ্মসমাজের অধীনে একটি বিভালয় স্থাপন; (৩) ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের জন্ম প্রণালী রচনা ও স্থশিক্ষিত উপাচার্য, শিক্ষক এবং প্রচারক নিয়োগ করা। কেশবচন্দ্রের প্রকৃতির বৈশিষ্ট্য ইহাই ছিল যে, তিনি যখন যে বিষয়ে হস্তক্ষেপ করিতেন, তথনই উহা সমগ্র দৃষ্টি দিয়া দেখিতেন; মহর্ষির স্থায় তাঁহারও জীবনের ব্রত ছিল ব্রাক্ষসমাজের উন্নতিসাধন। তাঁহার কার্যপদ্ধতি ছিল নিখুঁত। উপরিউক্ত প্রস্তাবগুলির মধ্যে তৃতীয় প্রস্তাবটি বিশেষভাবে লক্ষ্যণীয়; তিনি স্থাশিক্ষিত প্রচারক নিয়োগের কথা তুলিলেন। ধর্মপ্রচারের

সঙ্গে সঙ্গে দেখিতে পাই কেশবচন্দ্র শিক্ষাবিস্তারের উপরও বিশেষভাবে জোর দিতেছেন। কলিকাতা কলেজ এই চিন্তারই পরিণত ফল। দেবেন্দ্রনাথের মনে এখন এই ধারণা বদ্ধমূল হইল যে, কেশবচন্দ্র কাজের লোক; এই তরুণের হুদ্যত ধর্মবিশ্বাস যেমন গভীর, কর্মস্পৃহাও তেমনি প্রবল। বুঝিলেন, কেশবচন্দ্র উন্নয়নীল ক্ষমতাবান পুরুষ। ইংহারই সংস্পর্শে প্রাচীন ব্রাক্ষমান্ত্র আজ সতাই নবীন মূর্তি পরিগ্রহ করিয়াছে। তাই দেবেক্সনাথ কেশবচক্রকে আরো অধিক ক্ষমতা দিবার অভিপ্রায়ে তাঁহাকে কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের আচার্য পদে অভিষিক্ত করিবার ইচ্ছা প্রকাশ করিলেন। ইহা কেবলমাত্র তাঁহার ইচ্ছা ছিল না, তিনি এই বিষয়ে স্পষ্ট প্রত্যাদেশই পাইয়াছিলেন। এই প্রসঙ্গে প্রিয়নাথ শাস্ত্রী লিখিয়াছেন: "এই সময়ে মহর্ষি জেলা বর্ধমানের অন্তর্গত গুসকরা নামক গ্রামের একটা আদ্র-কাননে বাস করিতেছিলেন। তিনি আমাদিগকে বলিয়াছেন যে, 'আমি কোন নির্জন প্রান্তরে একটি সাধনাশ্রম নির্মাণ করিবার জন্ম স্থান অন্বেষণ করিয়া বেড়াইতে বেড়াইতে একদা গুসকরার একটা আম্র-কাননে বাস করিতেছিলাম, সেইখানে আমার মনে হইল যে, গ্রীযুক্ত কেশবচন্দ্রই ব্রাক্ষসমাজের আচার্য পদে বরিত হইবার উপযুক্ত। আমি ইহা প্রত্যাদেশের স্থায় অহুভব করিলাম এবং তৎক্ষণাৎ তাহা কার্যে পরিণত করিবার চেষ্টা করিলাম'।" মহর্ষির অস্তর বলিয়া দিয়াছিল যে, এ-সময়ে ব্রাশ্বধর্মকে উন্নতির পথে লইয়া যাইতে কেশবচন্দ্র ভিন্ন দ্বিতীয় যোগ্য ব্যক্তি আর কেহ নাই। এই প্রসঙ্গে উল্লেখ্য যে, ব্রাহ্মসমাজে 'প্রত্যাদেশ'-এর স্ত্রপাত আমরা মহর্ষি হইতেই পাইতেছি। মহর্ষির প্রত্যাদেশ উপহৃসিত হয় নাই ? হইয়াছিল কেশবচক্রের; তিনি যুখন প্রত্যাদেশের কথা বলিতেন, তখন শিবনাধ শাস্ত্রী এবং আরো অনেকেই উহা শ্রদ্ধার চক্ষে দেখিতে পারেন নাই, তাঁহারা মনে করিতেন ইহার পিছনে বুঝি কেশবচন্দ্রের অধিনায়কত্ব আরোপ করিবার ইচ্ছা আছে। যাই হোক, এই ২২শে ডিসেম্বরের সভাতেই "কেশবচন্দ্রকে আচার্যের পদে প্রতিষ্ঠিত করা হউক," এই মর্মে দেবেক্সনাথের একখানি পত্র পঠিত হয় এবং তাঁহার এই প্রতাবে অধিকাংশেরই মত হইল।

তারপর ১৮৬২ খ্রীষ্টাব্দের প্রথম ভাগেই কেশবচন্দ্র ব্রাহ্মসমাজের আচার্যপদে

বরিত হইলেন। এই স্মরণীয় অন্প্রতিনে বেদী হইতে দেবেন্দ্রনাথ ঘোষণা করিলেনঃ "এক্ষণে আমি আহ্লাদপূর্বক শ্রীযুক্ত কেশবচন্দ্র ব্রহ্মানদকে কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের আচার্য পদে প্রতিষ্ঠিত করিতেছি। ঈশ্বর প্রসাদাৎ ব্রাহ্মধর্মে ইহার যে প্রকার অন্থরাগ, যে প্রকার নিষ্ঠা, তাহাতে সমাজের অবশ্রুই উন্নতি হইবে।" তারপর তিনি কেশবচন্দ্রকে সম্বোধন করিয়া কয়েকটি উপদেশ প্রদান করেন এবং অবশেষে তাঁহার হাতে 'ব্রাহ্মধর্ম-গ্রন্থ' অর্পণ করিয়া তিনি বলিলেন—"এই ব্রাহ্মধর্ম-গ্রন্থ গ্রহণ কর। যদিও হিমালয় চূর্ণ হইয়া ভূমিসাৎ হয়, তথাপি ইহার একটি মাত্র সত্য বিনষ্ট হইবে না। যদি দক্ষিণ সাগর শুন্ধ হইয়া যায়, তথাপি ইহার একটি সত্যেরও অন্যথা হইবেক না। যে প্রকারে পূর্বে অগ্নিহোত্রীরা অগ্নিকে রক্ষা করিতেন, তুমি এই ব্রাহ্মধর্মকে তদ্ধপ রক্ষা করিবে।"

মহর্ষির এই নির্দেশ কেশব্চক্র অক্ষরে অক্ষরে পালন করিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রকে দেবেন্দ্রনাথ যেন স্বহস্তে যৌবরাজ্যে অভিষিক্ত করিলেন। তিনি জানিতেন, এই মহৎ ভার বহন করিবার যোগ্যতা কেশবচন্দ্রের আছে এবং তিনি ইহাও ব্ৰিয়াছিলেন যে, অপরাজিত চিত্তে এই গুরুভার বহন করিবার জন্ম কোনো ত্যাগ স্বীকারে এই যুবক পশ্চাৎপদ হইবে না। প্ৰিয়নাও শাস্ত্ৰী লিখিয়াছেনঃ ''ব্ৰহ্মে অত্যন্ত প্ৰীতি দেখিয়াই মহৰ্ষি কেশববাবুকে ব্রহ্মানন্দ উপাধি দিয়াছিলেন এবং ব্রাহ্মধর্ম প্রচারে তাঁহার বিশেষ অন্তরাগ ও তাঁহাতে তাঁহার অনুকূলশক্তি দেখিয়াই মহর্ষি কেশববাবুকে ব্রাক্ষস্যাজের আচার্যপদে অভিষিক্ত করিয়া ছিলেন।" কিন্তু এই কার্য তিনি বিনা বাধায় করিতে পারেন নাই। প্রবীণেরা ইহাতে প্রবল বাধা দিয়াছিলেন। অনেক আপত্তি উঠিয়াছিল, বৃদ্ধ আনন্দচক্র বেদান্তবাগীশকে আচার্যপদ প্রদান করিবার প্রস্তাব পর্যন্ত হইয়াছিল। কিন্তু দেবেজনাথের প্রকৃতি ছিল ভিন্ন রূপ; ''তিনি যাহা যোগ্য বলিয়া মনে করিয়াছেন তাহা সম্পন্ন'' করিতে তিনি কোনো বাধা-আপত্তিই গ্রাহ্ম করিলেন না। তখনো ব্রাহ্মসমাজে উপবীতধারী ব্রাহ্মণের আধিপত্য ছিল, পাছে বৈছ কেশবচক্রের আচার্যন্ত ব্রাহ্মণরা স্বীকার না করেন, সেই কারণে সম্ভবতঃ মহর্ষি তাঁহাকে 'ব্রহ্মানন্দ' বলিতেন। কেশবচন্দ্র কিন্তু চিরদিন নিজেকে 'কেশবচন্দ্র সেন' বলিয়াই গৌরব বোধ করিয়াছেন।

এই অভিষেক কার্য মহর্ষির জোড়াসাঁকোর ভবনেই অনুষ্ঠিত হইয়াছিল এবং এই উপলক্ষে তিনি যথেষ্ট জাঁকজমকের আয়োজন করিয়াছিলেন। এই স্মরণীয় অন্তর্গানের একটি স্থলর বর্ণনা দিয়াছেন প্রতাপচন্দ্র মজুমদার। তিনি লিখিয়াছেনঃ "Great preparations were set on foot. The ceremonies were to be of unique and unprecedented grandeur. The great courtyard was festooned with garlands and lamps, and a classical pavilion with shrubs and flowers was constructed in the middle. A long service was held, at the end of which Keshub was presented with a sort of diploma, framed in gold, in which his main duties as Minister were set forth in beautiful language, the document being signed by Devendra Nath Tagore himself. He was also presented with a brightly emblazoned, velvet-lined casket containing an ivory seal, and the Brahmo Dharma Grantha, those being, as it were, the insignia of his office. The title of Brahmananda was also conferred upon him ... The festivities and banquets that accompanied the occasion were on the princely style that distinguished all procedings of the Tagores of Calcutta." প্রতাপচক্রের এই বিবরণ হইতেই আমরা বুঝিতে পারি যে, দেবেন্দ্রনাথ তথন কী চক্ষে কেশবচন্দ্রকে দেখিতেন। কেশবচন্দ্র আচার্যপদে প্রতিষ্ঠিত হইবার পর হইতেই দেবেক্রনাথ প্রধান আচার্য বলিয়া অভিহিত ত্ইতে থাকেন।

এই প্রসঙ্গে কেশবচন্দ্রের জীবনের একটি শ্বরণীয় ঘটনার উল্লেখ করিতে হয়। পূর্বে যে সভার উল্লেখ করিয়াছি, কেশবচন্দ্র সেই মাঘোৎসবে তাঁহার স্ত্রীকে লইয়া যাইতে চাহিয়াছিলেন। কর্মজীবনে প্রবিষ্ট হইয়া অবধি কেশবচন্দ্র পুরুষদের শিক্ষার কথা যেমন চিন্তা করিয়াছেন, তেমনি সেই সঙ্গে তিনি অন্তঃপুরের মেয়েদের শিক্ষার বিষয়েও যত্নশীল ছিলেন। তাঁহার জীবনের ঘটনাবলী আলোচনা করিলে দেখা যাইবে যে, কেশবচন্দ্র আমাদের দেশের

দকল সমস্তাকে সমগ্রভাবেই গ্রহণ করিয়া তাহার মীমাংসার আঅনিয়োগ করিয়াছিলেন। সমাজ যে একটি অখণ্ড জীবনের বিকাশমাত্র তাহা কেশবচন্দ্র বহুপূর্বেই উপলব্ধি করিয়াছিলেন। মানবীয় সাধনার ইতিহাসে এই যে যুগ-পরিবর্তন, ইহার গোড়ার কথা সমাজের স্বাঙ্গীন উন্নতি। সেই জ্ফুই কেশবচন্দ্র মেয়েদের অবরোধ হইতে মৃক্ত করিয়া সমাজের মুক্ত প্রাঙ্গনে তাহাদিগকে আনিতে চাহিলেন। নিজের স্ত্রীকে দিয়া তিনি ইহার প্রথম পরীক্ষা করিলেন। কিন্তু কাজটি তাঁহার পক্ষে থুব সহজ ছিল না। তিনি তথনো একান্নপরিবারভুক্ত ছিলেন। রক্ষণশাল হিন্দুসমাজের চক্ষে জোড়া-সাঁকোর ঠাকুরবাড়ির আচার-আচরণ তথনো বিজাতীয় বলিয়াই মনে হইত। তাহার উপর কলুটোলার দেনেরা ছিলেন নিষ্ঠাবান বৈফ্ব। সেই বাড়ির কুলবধ্ ঠাকুরবাড়ি যাইবে, ইহাতে কেশবচল্রের অভিভাবকদের ঘোরতর অমত এবং আপত্তি থাকা স্বাভাবিক। স্ত্রী জগন্মোহিনী তখন বালীতে পিত্রালয়ে। কেশবচন্দ্রের ধর্মোৎসাহে ভীত হইয়াই পরিজনবর্গ এই ব্যবস্থা করিয়াছিলেন। কিন্তু সেই তুর্জয় বীরের নিকট কোনো বাধাই বাধা বলিয়া মনে হইত না। পরবর্তী কাহিনী উপাধ্যার মহাশর এইভাবে বর্ণনা করিয়াছেন। "তিনি রজনীতে শিবিকা সঙ্গে করিয়া বালীতে উপস্থিত হইলেন। রজনীতে পিতৃগৃহ হইতে পত্নীকে বাহির করিয়া আনিয়া প্রাতে মহর্ষির গৃহে উপনীত হইলেন। মহর্ষি এবং তাঁহার পরিবারস্থ সকলের আনন্দের পরিসীমা রহিল না। ... অন্তঃপুরে বিশেষ উপাসনা হইল। ''

কেশবচন্দ্র ও মহর্ষির এই মিলনকে উপলক্ষ করিয়া তাঁহার এক জীবনচরিতকার যথার্থ ই লিখিয়াছেনঃ "The mature man of fifty joined himself to the eager youth of twenty-three, and they both agreed to work with a cherfulness and enthusiasm which none had experienced before." বাহ্মধর্মের পরবর্তী ইতিহাস তাই এই তরুণ ও প্রোটের মিলিত উভামেরই ইতিহাস। মহর্ষি যে আশা লইয়া কেশবচন্দ্রকে আচার্যের পদে অভিষক্ত করিয়াছিলেন, সকলেই অল্লকাল মধ্যে প্রত্যক্ষ করিলেন যে তাঁহার সেই আশা অপাত্রে স্তম্ভ হয় নাই।

তিনি সত্যই সেই গুরুভার অপরাজিত চিত্তে দিবারাত্র বহন করিয়া চলিলেন। এখন হইতে কেশবচন্দ্রে চিন্তা হইল কিসে কলিকাতা ব্রান্সমাজের উন্নতি হয়, কিসে ব্রান্সদিগের মনের মালিভা দূর হয়। অতঃপর তিনি তাঁহার সমস্ত প্রতিভা ও পাণ্ডিত্য যেন এই দিকে প্রয়োগ করিলেন। আচার্যপদে বৃত হইবার অব্যবহিত পরেই তিনি স্বগৃহ হইতে বহিষ্কৃত হইলেন। কথিত আছে, তাঁহার জ্যেষ্ঠতাত ও জ্যেষ্ঠলাতা কেশবচন্দ্রকে একথানি পত্র লিখিয়া তাঁহাকে কলুটোলার বাড়িতে ফিরিতে নিষেধ করিয়া দিয়াছিলেন। ইহাতে কেশবচন্দ্র একটু বিচলিত বোধ না করিয়া পারেন নাই। এতদিন যাহা তিনি করিয়া আসিয়াছেন, তাহা নিজের বাড়িতে বসিয়া করিয়াছেন, তাঁহার স্বাধীনতায় অভিভাবকরা এতদিন হস্তক্ষেপ করেন নাই। এখন তিনি সহসা নিজেকে নিরাশ্রয় মনে করিলেন। বিষয়টি যথন দেবেক্সনাথের গোচরে আসিল তিনি তথনি কেশবচন্দ্রকে আখাস দিয়া বলিলেন, "আমার গৃহ তোমার গৃহ, তুমি স্থ এই গৃহে বাস কর।" তথন হইতে তিনি জোড়াসাঁকোর ঠাকুরবাড়িতে সন্ত্রীক পরম সমাদরে বাস করিতে লাগিলেন। মহর্ষি যে কেশবচন্দ্রকে যথার্থ পুত্রতুলা মনে করিতেন তাহা প্রবর্তী আর একটি ঘটনায় প্রকাশ পাইল। তিনি পৈত্রিক সম্পত্তি উদ্ধারের ব্যাপারে কেশবচন্দ্রকে যথেষ্ট সাহায্য করিয়াছিলেন। বিষয়ট হাইকোর্ট পর্যন্ত গিয়াছিল, কিন্তু মোকদ্দমা অধিক দূর অগ্রসর হইবার পূর্বে, কেশবচন্দ্রের অংশের বিংশতি সহস্র মুদ্রা জ্যেষ্ঠতাত হরিমোহন সেন 'এ্যাটর্ণি মারফং তাঁহাকে অর্পণ করিলেন।' যে কারণে তিনি গৃহ হইতে বিতাড়িত হইয়াছিলেন, তাঁহার এক সঙ্কটময় পীড়া উপলক্ষে তাহার নিরসন হয় এবং তিনি পুনরায় স্বগৃহে স্থান পাইয়া-ছিলেন। এই সময় কেশবচন্দ্রের প্রথম পুত্র নির্মলচন্দ্রের জন্ম হয় (ডিসেম্বর, . १८७२ )।

আরোগ্য লাভ করিয়া কেশবচন্দ্র আবার উৎসাহের সহিত কাজকর্ম করিতে আরম্ভ করেন, যথারীতি উপদেশ ও বক্তৃতাদ্বারা রাহ্মসমাজের হিতসাধন করিতে লাগিলেন। ভবানীপুর ব্রাহ্মসমাজে প্রদত্ত ব্রাহ্মসমাজ ও সমাজসংস্কার' তাঁহার এই সময়কার একটি বিখ্যাত বক্তৃতা। এই সময়ে

(১৮৬৩) আমরা কেশবচন্দ্রকে গ্রীষ্টান পাদরিদের সঙ্গে সংগ্রামে প্রবৃত্ত হইতে দেখি। ছই বৎসর পূর্বে কৃঞ্নগরে ডাইসনের সঙ্গে তিনি একবার বিতর্কে প্রবৃত্ত হইয়াছিলেন। এইবার তাঁহার প্রতিপক্ষ দাঁড়াইলেন রেভারেও লালবিহারী দে। তাঁহার হাতে ছিল 'ইণ্ডিয়ান রিফর্মার' নামে একখানি ইংরেজি কাগজ। ইংরেজিতে স্থপত্তিত ও ক্নতবিল্ল এই রেভারেও লালবিহারী দে-র নিকট বাঙালির কৃতজ্ঞ থাকিবার হুইটি কারণ আছে। প্রথম, বাংলার চিরন্তন রূপকথাকে তিনিই সর্বপ্রথম Folk Tales of Bengal নামক পুস্তকের মাধ্যমে যুরোপের শাহিত্যসমাজে তুলিয়া ধরেন; দ্বিতীয়, বাংলার চাষীর জীবনের আশা-আকাজ্ঞাকে সর্বপ্রথম রূপ দিয়া তিনিই রচনা করেন বিখ্যাত গ্রন্থ Bengal Peasant Life এবং ইংরেজি ভাষায় রচিত হইলেও গোবিন্দ সামন্তের জীবন-কথা শিক্ষিত বাঙালি কোনো দিনই বিশ্বত হইবে না। যে লিপিচাতুর্য ব্রাহ্মবিরোধী রচনায় প্রকাশ পাইয়াছিল, এই বই ঘুইখানিতেও লালবিহারী দে তাহার অভ্রান্ত নিদর্শন রাখিয়া গিয়াছেন। ১৮৬৩ খ্রীষ্টান্দের এপ্রিল মাসে জেনারেল এসেমব্লিজ ইনষ্টিটিউসনে ব্রাক্ষধর্মের সহজ্ঞান বিষয়ে দে সাহেব একটি লিখিত বক্তৃতা পাঠ করিলেন। তাঁহার এই বক্তৃতা ডাইসনের চিন্তারই প্রতিধ্বনি মাত্র। তাঁহার বলিবার কথা ছিল যে, ব্রাহ্মধর্ম একটি 'Fluctuating religion' মাত্র—ইহার অতিরিক্ত কিছু নয়। দর্শকদের মধ্যে কেশবচন্দ্র ছিলেন অগতম। দে সাহেবের বক্তৃতা শেষ হইলে পরে তিনি তথনই ঘোষণা করিলেন যে তিনি ইহার প্রতিবাদ করিবেন। কয়েকদিন পরেই সমাজের দোতল। ঘরে কেশবচন্দ্র একটি বক্তৃতা দিলেন; ইহাই তাঁহার সেই প্রসিদ্ধ বক্তৃতা The Brahmo Samaj vindicated। পাদরি ডফ্ সাংহেব ইহা শুনিবার জন্ম স্বয়ং সেই সভায় উপস্থিত ছিলেন। দে সাহেবের বক্তৃতাটি 'ইণ্ডিয়ান রিফর্মার' কাগজে মুক্তিত হইয়াছিল। রিফর্মারের সেই সংখ্যাটি হাতে লইয়াই কেশবচন্দ্র মঞ্চের উপর উঠিয়া দাঁড়াইয়া যথন বলিলেন,—''ব্রাহ্মধর্মে যে পরিবর্তন হইরাছে তাহা বিবেকের অন্তরোধেই হইরাছে। প্রথমে বেদান্তের প্রতি আমাদের অগাধ শ্রদ্ধা ছিল, কিন্তু যথন দেখা গেল যে, উহার মধ্যে এমন সব মত আছে যাহাতে সায় দেওয়া চলে না, তখন যদি বেদান্তের সম্যক

অত্রান্ততায় বিশ্বাস পরিবর্তিত হইয়া থাকে, তাহা কি দোষের ? ... ব্রাহ্মধর্মে যে পরিবর্তন আরোপিত হইয়াছে, সে পরিবর্তন কি এপ্রিধর্মের ইতিহাসে নাই ?" তথন ডফ সাহেব পর্যন্ত তাঁহার যুক্তির সারবতা উপলব্ধি করিয়া যারপর নাই বিস্মিত হইয়াছিলেন। রেভারেও দে তাঁহার বক্তৃতায় আর একটি অপবাদ দিয়াছিলেন; তিনি বলিয়াছিলেন—ব্রাহ্মসমাজ বাইবেলের সত্য অপহরণ করিয়াছে। ইহারই উত্তরে সেদিন কেশ্বচক্রের কণ্ঠে ধ্বনিত হইয়াছিল সেই ঐতিহাসিক বাণী: "All truth is God's truth, and therefore common to us all, Truth is no more European than Asiatic, no more Biblical than Vedic, no more Christhian than Heathen: it is no more yours than mine." কেশবচন্দ্রে ব্ভৃতাবলী থাঁহারা অনুশীলন করিয়াছেন তাঁহারাই লক্ষ্য করিবেন যে, তাঁহার বক্তৃতায় emotion বা আবেগ থাকিত সত্য, কিন্তু সেই সঙ্গে যুক্তিও থাকিত প্রচুর। এবং সেইসব যুক্তি যেমন শাণিত, তেমনি শৃঙ্খলাবদ্ধ ও ভাবসমূদ্ধ। কেশবচন্দ্রকে ধাহারা কেবলমাত্র emotional বা ভাবুক বলিয়া চিত্রিত করেন, তাঁহারা তাঁহার intellect-এর সন্ধান লন নাই; যদি লইতেন তাহা হইলে দেখিতে পাইতেন যে, একমাত্র কেশবচন্দ্রের মধ্যেই ভাবুকতা ও মনীযার আশ্চর্য সমন্বয় ঘটিয়াছিল। পরবর্তীকালে এই ধারা অনুসরণ করিয়াই স্থরেক্তনাথ স্থরেক্তনাথ, বিপিনচক্ত বিপিনচক্ত হইতে পারিয়াছিলেন।

কেশবচন্দ্রের এই বৃক্তৃতার একটি ফল এই হইয়াছিল যে, রামমোহনের সময় হইতে বাংলা দেশে এটান পাদরিদিগের সহিত যে বিতর্ক চলিয়া আসিতেছিল এইবার তাহার পরিসমাপ্তি ঘটল। রাক্ষসমাজের সমগ্র ইতিহাসে এটান প্রচারকদিগের বিক্তৃদ্ধে কেশবচন্দ্রই ছিলেন সর্বশ্রেষ্ঠ যোদ্ধা। তারপর এই দেশ হইতে চলিয়া যাইবায় প্রাক্কালে ডফ সাহেব যখন বলিয়া গেলেন—"Brahmo Samaj is a power"—তথন হইতে বাংলাদেশে এটান পাদরিগণ নিক্তুর হইয়া পড়িলেন। তাঁহারা আর রাক্ষ্যর্মের বিকৃদ্ধে বিতর্কে প্রবৃত্ত হইতে সাহস পান নাই। রাক্ষসমাজের ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের এই ভূমিকাটি বিশেষভাবেই অন্থাবনযোগ্য। পাদরিদের তিনি

তর্কযুদ্ধে নিরস্ত করিয়াছেন সত্য, কিন্তু বাংলা তথা ভারতবর্ষে এটির মহত্ব প্রচারে সেদিন তিনিই ছিলেন সর্বাগ্রগণ্য। পৃথিবীর কোনো বিশ্বাসী এটিনিও বৃঝি এটির প্রকৃত মহত্ব এমনভাবে হাদয়ঙ্গম করিয়া সকলের সন্মুখে তুলিয়া ধরিতে পারেন নাই ষেমন পারিয়াছিলেন ব্রাহ্ম কেশবচন্দ্র সেন।

কেশবচন্দ্রের এই বৎসরের কর্মজীবনের আর একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা হইল 'ব্রাহ্মবন্ধু সভা' স্থাপন। ''ব্রাহ্মধর্ম ও তব্বজ্ঞান প্রচার, পুন্তক প্রণয়ন, স্ত্রীশিক্ষা বিধান ইত্যাদি লক্ষ্য লইয়া'' অনেকটা বেথুন সোসাইটির অনুসরণে এই সভা সংস্থাপিত হয়। অন্তঃপুরের মেয়েদের ধর্মবিরহিত শিক্ষাদান করা উচিত নয়, দেখিতে পাই, তখন হইতেই কেশবচন্দ্র এই মতের একজন সমর্থক। এই ব্রাহ্মবন্ধু সভাতেই দেবেন্দ্রনাথ 'ব্রাহ্মসমাজের পঞ্চবিংশতি বৎসরের পরীক্ষিত বৃত্তান্ত'' শীর্ষক তাঁহার সেই প্রসিদ্ধ ভাষণ দিয়াছিলেন। এই ভাষণেই তিনি বলিয়াছিলেন—''ব্রহ্মানন্দ তো কোন অভাব রাখেন না।'' বলা বাহুল্য, কেশবচন্দ্রের সর্বাঙ্গীন উন্নতিসাধক বিবিধ প্রশ্নাস লক্ষ্য করিয়াই দেবেন্দ্রনাথ এই কথা বলিয়াছিলেন।

দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর ব্রাহ্মধর্ম গ্রহণ করিবার পর একে একে বিশ বৎসর অতিক্রান্ত হইল। এই দীর্ঘকালের মধ্যে ব্রাহ্মধর্মের প্রভাব যথেপ্ট বৃদ্ধি পাইয়াছে; এবং কেশবচন্দ্র যোগদান করিবার পর সেই প্রভাব যেন দিগুণ বৃদ্ধি পাইল। তাঁহাকে পাইয়া ব্রাহ্মসমাজ যেন জমিয়া ভরিয়া উঠিল। সময় অহ্নকুল বৃদ্ধিয়া, ভারতবর্ষের অক্রান্ত অংশের সহিত প্রত্যক্ষভাবে পরিচিত হইবার জন্ম কেশবচন্দ্র এইবার প্রচারে বাহির হইবেন স্থিক করিলেন। কলিকাতার ব্রাহ্মসমাজ সম্পর্কে তথন বোম্বাই ও মাল্রাজের শিক্ষিতদের মধ্যে কিছু কৌতৃহলেরও স্পষ্ট হইয়াছে। তাঁহাদের নিকট সমাজের বাণী বহন করিয়া লইয়া যাইবার পক্ষে কেশবচন্দ্র অপেক্ষা আর যোগ্য ব্যক্তি সেদিন কে ছিলেন? সেদিন তো তাঁহারই বলিষ্ঠ কণ্ঠকে আশ্রম করিয়া উদার সার্বভৌমিক ধর্মের বাণী ভারতের সর্বত্র এবং ভারতের বাহিরেও সগৌরবে প্রচারিত হইয়াছিল। কেশবচন্দ্রের ধর্মপ্রচার শঙ্করাচার্য ক্রিয়া উচ্চার প্রধ্রচারের সহিত অনেকটা তুলনীয়। কেশবচন্দ্রের প্রচারযাত্রার সন্ধী ছিলেন অম্বদাচরণ চট্টোপাধ্যায়।

মাদ্রাজ। ২২ ফেব্রুয়ারি, ১৮৬৪।

একটি স্থল হলে কেশরচন্দ্র বক্তৃত। করিলেন। বক্তৃতার বিষয়—The duties and responsibilities of educated Madrasis এবং বক্তৃতার সময় ছিল সন্ধা। ছয়টা। যথাসময়ে কেশবচন্দ্র গিয়া দেখিলেন, 'হেলে প্রায় সাত শত লোক উপস্থিত। মাদ্রাজ টাইমদ্ এবং অস্থান্ত পত্রিকার বিজ্ঞাপন দেওয়া হইরাছিল, এবং তিনশত কার্ডমাত্র বিতরণ করা হইরাছিল, তাহাতেই এত লোকের সমাগম। স্থানীর শিক্ষিত এবং প্রধান প্রোন লোকেরা প্রায় সকলেই আসিয়াছেন। পূর্ণ ছই ঘণ্টাকাল বক্তৃতা হইল, সকলে অতি নিস্তব্ধভাবে তাহা শ্রবণ করিলেন। ''কেশবচন্দ্রকে বক্তৃতান্তে প্রায় আধ ঘণ্টাকাল সেখানে থাকিতে হইল, কেন না শত শত

লোক তাঁহাকে ঘিরিয়া দাঁড়াইল এবং সকলেই তাঁহার প্রতি অনুরাগ প্রকাশ করিতে লাগিল।"

वाशर । ১१ई माई।

স্থানীয় টাউন হলে কেশবচন্দ্র বক্তৃতা করিলেন। বক্তৃতার বিষয়— The Rise and Progress of the Brahmo Samaj এবং সেদিন তাঁহার এই বক্তৃতা শুনিবার জন্ম প্রচুর লোকসমাগম হইয়াছিল। বোম্বাইয়ের লোক লিখিত বক্তৃতা শুনিতেই অভ্যন্ত। কেশবচন্দ্রের মৌখিক বক্তৃতা শুনিয়া তাহার। বিশ্বিত হইল। সমসাময়িক বিবরণ হইতে জানা যায় যে, এই বক্তৃতায় বোম্বায়ের প্রায় সকল সম্রান্ত ব্যক্তিই উপস্থিত ছিলেন। স্থার জামসেদজি জিজিভয়, বিচারপতি টকর, জগন্নাথ শক্ষর শেঠ, স্থার আলেকজান্দার গ্রাণ্ট বার্ট, বিচারপতি নিউটন, বিচারপতি পাউচ, গ্রীষ্টায় মিশনারি উইলসন, ষ্টোবেল, মিঃ বার্ড উড, অধ্যাপক বুহলার প্রভৃতিকে শ্রোত্মণ্ডলীর মধ্যে পাইয়া কেশ্বচন্দ্র মধেষ্ট উৎসাহ বোধ করিলেন। তিনি দেড় ঘণ্টা বক্তৃতা করিলেন। ব্রাক্ষমাজের ইতিহাস দিয়া তিনি বক্তৃতা শুরু করেন এবং তারপর সমাজসংস্কারে পৌত্তলিকতা বর্জন করা যে প্রয়োজন, এক অদ্বিতীয় ঈশ্বরে দৃঢ় বিশ্বাস ভিন্ন যে উহা সিদ্ধ হইতে পারে ना-हेशहे मकनाक ऋन्त्रजाद त्याहेश पिल्न । मोजाज ও বোষाहेशव সকল কাগজেই কেশবচন্দ্রের বক্তৃতাগুলির বিশদ বিবরণ প্রকাশিত হইয়াছিল।

মাজাজ, বোদাই ও পুণা প্রভৃতি হানে কেশবচন্দ্র শুধু ধর্মপ্রচারই করেন নাই, সেইসব অঞ্চলের বহু বিশিষ্ট ব্যক্তির সহিত তিনি গভীরভাবে মেলামেশাও করিয়াছেন, তাঁহাদের সহিত ভাবের আদান প্রদান করিয়াছেন, এবং জাতিভেদ, পৌতুলিকতা, ব্রাহ্মসমাজ প্রভৃতি বিভিন্ন বিষয়ে যেমন আলাপ করিয়াছেন, তেমনি সর্বভারতীয় ঐক্যের কথাও আলোচনা করিয়াছেন। বাঙালি, বেহারী, মাদ্রাজী প্রভৃতি বিভিন্ন জাতি বিভিন্ন প্রদেশের অধিবাসী হইলেও, আসলে তাহারা সকলেই যে এক জাতি—ভারতবাসী—এই ঐক্যবোধের বাণী সেদিন সর্বপ্রথম কেশবচন্দ্রের কণ্ঠেই ধ্রনিত হইয়াছিল। কোথাও কেহ কেহ তাঁহাকে নিমন্ত্রণ করিয়া সন্মান

দিয়াছে। এমন কি, এছিন প্রচারকদিগের সহিতও তিনি সমানভাবেই মেলামেশা করিয়াছেন। বোষাইতে রেভারেও ডাঃ উইলসন তো তাঁহাকে স্বগৃহে নিমন্ত্রণ করিয়া লইয়া গিয়াছিলেন। মহারাজা দলীপ সিং পর্যন্ত তাঁহার সহিত আলাপ করিয়া কৃতার্থ হইয়াছিলেন। সর্বত্র সকলেই তাঁহার জীবনের বিশ্বাস, উৎসাহ ও উপ্তম দেখিয়া মৃগ্ধ হইল। তাঁহার হৃদয়ের অগ্নি মেন সর্বত্র বিস্তীর্ণ হইল। পরবর্তীকালে কেশবচক্রের এই আদর্শকে সন্মুধে রাখিয়াই সমাজের প্রচারকগণ প্রচারকার্যে আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন। এইভাবে ব্রাহ্মধর্মের বিজয়পতাকা উড়াইয়া এবং সর্বভারতীয় ঐক্যবোধের বাণী প্রচার করিয়া কেশবচক্র এপ্রিলের মাঝামাঝি কলিকাতায় ফিরিলেন।

ব্ৰাশ্বসমাজে তথনো জাতিভেদ বিভাষান ছিল। কেশবচন্দ্ৰ প্ৰথম হইতেই ইহা নিমূল করিতে চাহিয়াছিলেন এবং ইহার জন্ত তিনি অসবর্ণ বিবাহকে উৎকৃষ্ট উপায় বলিয়া মনে করিলেন। তাই দেখিতে পাই যে, বোদ্বাই হইতে ফিরিয়া তিনি এই বিষয়ে আবার উভোগী হইলেন। তুই বৎসর পূর্বে প্রথম অসবর্ণ বিবাহ দিয়া তিনি বহু অকল্যাণের আকর জাতিভেদের মূলে কুঠারাঘাত করিয়াছিলেন এবং পরে ''ইণ্ডিয়ান মিরারে এই বিষয়ে প্রবন্ধ লিখিয়া তিনি সকলকে অবহিত করিয়া তুলিবার প্রয়াস পাইয়াছিলেন। ফল কিন্তু ভালো হইল না। স্বয়ং প্রাধানাচার্য ইহা অনুমোদন করিলেন না। প্রাচীনপন্থী ব্রাহ্মরা কেশবচক্রের প্রতি বিরূপ হইলেন। তাঁহারা তথনই দেবেন্দ্রনাথকে কেশবচন্দ্র সম্বন্ধে সাব্ধান করিয়া দিলেন! ব্রহ্মানন্দের প্রতি মহর্ষির অসাধারণ অন্ত্রাগ, তাই মুথে কিছু বলিলেন না, ''কিল্ক মহর্ষির মনে ষে একটি গুঢ় রেখাপাত হইল, তাহাতে আর কোনো সংশয় নাই।'' কেশবচল্র যথন বোঘাই ও মাদ্রাজে প্রচার করিতে গিয়াছিলেন, তথন সমাজে আর একটি অসবর্ণ বিবাহ সংঘটিত হয় এবং প্রবীণ ব্রাহ্মরা ইহাতে ঘোরতর আপত্তি তুলিয়াছিলেন এবং ব্রাহ্মসমাব্দের উল্লোগে সমাব্দসংস্কারের 'বিষয়টি আলোচনা করিবার জন্ম তাঁখারা দেবেন্দ্রনাথকে এই সময় বিশেষভাবে অনুরোধ করেন। কলিকাতায় ফিরিয়া আসিয়া কেশবচন্দ্র ব্ঝিতে পারিলেন ্যে, ব্যাপারটি অনেক দ্র পর্যন্ত গড়াইয়াছে এবং নবীন ও প্রবীণ দলের মধ্যে এই লইয়া বেশ একটি অসন্তোষের ভাবও দেখা দিয়াছে। বিচ্ছেদের ইহাই ছিল পূর্বাভাষ।

উপবীতের প্রশ্নটি আবার উঠিল। তখনো উপবীতধারী উপাচার্যদের দারা বেদীর কার্য সম্পন্ন করা হইত। মহর্ষি কেশবচন্দ্রের বৃক্তির চাপে পড়িরা পৈতা ত্যাগ করিয়াছেন বটে কিন্তু সমাজে বাহারা উপাসনাদির কাজ করিতেন তাঁহাদের সকলেরই পৈতা ছিল। ইঁহারা তুই দিকই বজার রাখিয়া চলিতেন—''ইহারা উপবীত ধারণ করিয়া হিন্দুসমাজের সহিত ক্রিয়াকলাপে যোগ রাখিয়া, সমাজের উপাসনাদির কার্য করিতেন, অর্থের সহিতও সম্বন্ধ ছিল।" ধর্মজীবনে এইরূপ কপট বাবহার কেশবচন্দ্র সহ্ করিতে পারিতেন না। তখন তিনি সোজাস্কজি বিষয়টি মহর্ষির নিকট উপস্থাপিত করিলেন। গুরুতর মতভেদ দেখা দিল। এই প্রসঙ্গে উপাধ্যায় মহাশর, যথার্থই মন্তব্য করিয়াছেন যে, "কেশবচন্দ্র প্রত্যেক সত্য ও তত্ত্ব জীবনের ক্রিয়ার পরিণত না করিয়া নিশ্চিন্ত থাকিতেন না, মহর্ষি সত্যে ও তত্ত্বে মুগ্র হইয়া উহাতেই আবদ্ধ থাকিতেন, বাহিরে কিছু হইল কি না, তৎসম্বন্ধে উদাসীন থাকিতেন।"

দেবেন্দ্রনাথের দৃষ্টিভঙ্গির সহিত কেশবচন্দ্রের দৃষ্টিভঙ্গির একটা মূল পার্থক্য ছিল এই বে, একজনের মানসপ্রকৃতি ছিল সংরক্ষণশীলতার গণ্ডীর মধ্যে নিবদ্ধ। আর অক্সজনের প্রকৃতিতে ছিল একটা উদার সর্বজনীন ভাব, যাহার মধ্যে ব্রাহ্মণ-শৃদ্র প্রভৃতি জাতিবিচারের প্রশ্ন লেশমাত্র ছিল না; দেবেন্দ্রনাথ চাহিয়াছিলেন একটি আদর্শ হিল্পমাজ গঠন করিতে এবং ব্রাহ্মসমাজের কাঠামোর মধ্যে উপনিয়দের ভিত্তিতে প্রাচীন হিল্প্যেরই পুনরুখান ছিল তাঁহার কাম্য। তাঁহার আধ্যাত্মিকপ্রতিভা বিকশিত হইয়াছিল, অনেকটা আর্যমনীয়ার ধাচে বেদকে আশ্রম্ম করিয়া। এইজক্যই তিনি ব্রাহ্মসমাজের বেদীতে অব্রাহ্মণ কোনো উপাচার্যকে স্থান দিবার বিপক্ষে ছিলেন। কেশবচন্দ্রের প্রকৃতি ছিল সম্পূর্ণ ভিন্ন ধরণের। তিনি চাহিয়াছিলেন একটি নৃতন সমাজ গঠন করিতে, একটি নৃতন ধর্ম স্থাপন করিতে—যে সমাজে, যে ধর্মে জাতিভেদের স্থান নাই। দেবেন্দ্রনাথ পৌত্তলিকতা বর্জন করিয়াছিলেন সত্যা, কিন্তু বিবাহাদি অন্ত্র্ছানে তিনি

হিন্দ্বিধি মানিয়া চলিবার পক্ষপাতীই ছিলেন, যদিও প্রথম ব্রান্সবিবাহ তাঁহারই পরিবারে হইয়াছিল। দেবেল্রনাথ ব্ঝিতে পারেন নাই যে সময়ের পরিবর্তন হইয়াছে, সমগ্র মানবজাতি এমন এক মানবপরিবারভূক্ত হইতে চলিয়াছে। ব্রাহ্মণ-শৃদ্রে বৈষম্য এই যুগে অচল। কেশবচল্রের প্রতিভাষ যুগের এই দাবী ধরা পড়িয়াছিল—"The demands of the new generation fell upon him thick and fast waiting for a ready response", এবং তাঁহার বৈপ্লবিক মনীয়া কি ভাবে সেই দাবী পূরণ করিয়াছিল, অতঃপর আমরা সেই ইতিহাস আলোচনা করিব।

কলিকাতার ব্রাহ্মসমাজকে একটি সর্বভারতীয় দ্বপ দিবার কথা এইবার কেশবচন্দ্র বিশেষভাবে চিন্তা করিতে লাগিলেন। বোম্বাই ও মাদ্রাজ হইতে ফিরিয়া আসিয়া অবধি তিনি বিষয়টির গুরুত্ব অন্নভব করিয়াছেন এবং তাঁহার সমগ্র প্রতিভা ও শ্রম ইহার জন্ত নিয়োগ করিতে দুঢ-সঙ্কল হইলেন। वांश्लाव वांश्रित धर्थात धर्थात यठ ममां उथन श्रांभिठ इरेशाह, ठाशांत সবগুলিকে তিনি ঐক্যের হত্তে বাঁধিতে চাহিলেন। দেবেক্রনাথও পূর্বে এই চেষ্টা করিয়াছিলেন। 'প্রতিনিধিসভা' কেশবচন্দ্রের এই উভ্যমের ফল। ১৮৬৪ খ্রীষ্টান্দের, ৩০শে অক্টোবর তারিখে কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের দোতল। ঘরে এই সভার প্রথম অধিবেশন বিসল। দেবেক্সনাথ সভাপতি। প্রতিনিধি-সভা স্থাপনের উদ্দেশ্য এবং অভিপ্রায় বর্ণনা করিয়া কেশবচন্দ্র বলিলেন: "ধর্মকে জীবনে পরিণত করিবার প্রণালী লইয়া মতভেদ ঘটিয়াছে। ব্রাহ্মধর্মে একত্ব এবং বৃহত্তের সামঞ্জন্ম আছে, ইহাই ইহার মহন্ত। ব্রাহ্মধর্মে মূল মতে ঐক্য, প্রণালী সম্বন্ধে স্বাধীনত।। এইটি দৃষ্টিস্থলে রাখিয়া সকল সমাজের একত্র হওয়া সমুচিত। এই উদ্দেশ্য সাধন জন্ম 'প্রতিনিধিসভা' স্থাপন করিবার প্রস্তাব উপস্থিত। সকল সমাজ একতাব্রুনে বদ্ধ হইয়া সর্বত্র ব্রাহ্মধর্মের সত্য প্রচার করিবেন, এই ইহার লক্ষ্য হইবে।" যথারীতি সভা স্থাপিত হ্ইল; দেবেল্রনাথ উহার সভাপতি হইলেন, কেশ্বচন্দ্র সম্পাদক। এই একই সময়ে কেশবচন্দ্ৰ 'ধৰ্মতন্ত্ৰ' নামে একখানি বাংলা পাক্ষিক পত্রিকা বাহির করিলেন।

কেশবচন্দ্রের কর্মপ্রণালী যাঁহারা অন্তুধাবন করিয়াছেন তাঁহারা একটি

জিনিস লক্ষ্য করিয়া বিশ্বিত হ্ইবেন। কর্মজীবনের প্রত্যেক অধ্যায়, প্রত্যেক স্তরে তিনি চাহিয়াছেন উন্নতি ও বিস্তার এবং পুরাতনকে তিনি সব সময়ই নৃতনের মধ্যে আত্মসাৎ করিয়া লইয়া ধাপে ধাপে অগ্রসর হইরাছেন। কারণ তিনি ছিলেন নৃতন যুগের একজন নৃতন মাহুষ। 'বায়োগ্রাফি অব্ এ নিউ ফেখ' গ্রন্থের লেখক এই প্রসঙ্গে যথার্থ ই মন্তব্য করিয়াছেন যে, "with the progress of ideas and with the expansion of scope of activities, old machinery must give place to new, and old institutions merge into new," এবং তাঁহার পূর্বাপর কার্যপদ্ধতি যদি বিশ্লেষণ করি তাহা হইলে আমরা দেখিতে পাইব যে, কলুটোলার সেই সান্ধ্য-স্কুল, গুড্উইল ফ্রেটারনিটি ও ব্রহ্মবিত্যালয়ের অনিবার্য পরিণতি হিসাবে যেমন একদিন সঙ্গত সভার আবির্ভাব হইয়াছিল, আজ সেই সঙ্গত সভারই স্বাভাবিক পরিণতি হিসাবে দেখা দিল প্রতিনিধিসভা। ব্রাহ্মসমাজে যোগদান করিয়া অবধি কেশব্চক্র সর্বদাই ইহার consolidation চাহিয়াছেন—সমস্ত সমাজগুলিকে এক্যস্ত্তে বাঁধিতে চাহিয়াছিলেন। বাহ্মবন্ধুসভা ছিল ইহারই প্রথম প্রয়াস। তথন কলিকাতার চারটি সমাজকে লইয়া সমগ্র ভারতবর্ষে ব্রাহ্মসমাজের সংখ্যা ছিল ৪৫টি। ১৮৬৪তে সেই সংখ্যা দাঁড়াইল পঞ্চাশে এবং সমগ্র ভারতে ব্রাহ্মধর্মাবলম্বীর সংখ্যা তখন হুই হাজার ছিল। প্রতিনিধিসভার প্রয়োজন তথন ঐতিহাসিক কারণেই অনিবার্যরূপে দেখা দিয়াছিল এবং সেই সভার মঞ্চ হইতেই কেশবচন্দ্র তাঁহার বৈপ্লবিক কার্যপদ্ধতি আর একবার ঘোষণা করিলেন; প্রচারকার্য, সমাজসংস্থার ও জনসাধারণের মধ্যে শিক্ষাবিস্তার, ন্ত্রীজাতির উন্নতিবিধান, এবং জাতিভেদ দূর করিয়া বিবাহ প্রভৃতি সামাজিক ক্রিয়াকর্মের বিধিনিয়মের আমূল পরিবর্তন সাধন—এই সব বিভিন্ন ও বহুমুখী উভ্যমের ভিতর দিয়া কেশবচন্দ্র ধর্মকে প্রাত্যহিক জীবনে রূপায়িত করিতে চাহিলেন। মোট কথা, "The Pratinidhi Sabha was intended to be an effective machinery for consolidating the Samajes and for organising misssion work, extensively and intensively," এবং ইহার ভিতর দিয়াই তিনি ব্রাহ্মসমাজকে একদিকে গণতন্ত্রপ্রণালীতে

স্থগঠিত করিতে চাহিলেন এবং অন্ত দিকে বিভিন্ন প্রদেশের শিক্ষিত, উন্নতিকামী, সংস্কারপ্রাসী ব্যক্তিগণের সহিত সহযোগিতা করিয়া সমস্ত ভারতের জন্ম একটি 'চার্চ' স্থাপনের পরিকল্পনা গ্রহণ করিয়াছিলেন। পরবর্তীকালে ইহাই ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের মধ্য দিয়া রূপ লইয়াছিল। সকল বিষয়ে আমূল পরিবর্তন প্রয়াসী ও বিপ্রবাত্মক প্রগতির পক্ষপাতী কেশবচন্দ্রের চিন্তা ভাবনার সহিত রক্ষণশীল দেবেন্দ্রনাথের মিল না থাকাই স্বাভাবিক এবং সেই কারণেই দেখিতে পাই, তিনি কেশবচন্দ্রের বিবিধ সংস্কারকার্য সম্পূর্ণরূপে অন্থুমোদন করিতে কুণ্ঠা বোধ করিতেন।

ব্রাক্ষসমাজের প্রচার কার্য ও ইহার সহিত ট্রাষ্ট্রীদিগের প্রকৃত সম্পর্ক কি, এই বিষয়টি বিশেষভাবে আলোচিত হইল। তৃতীয় অধিবেশন ব্রাক্ষসমাজ গৃহে হয় নাই, হইতে দেওয়া হয় নাই, ইহা চিৎপুর রোডে হিলু মেট্রোপলিটান কলেজে হইয়াছিল। এই অধিবেশনে প্রতিনিধিসভা সিদ্ধান্ত করিলেন যে ট্রাষ্ট্রীগণ সমাজের সম্পত্তিরই ক্যাসরক্ষক, কিন্তু সমাজের প্রচারকার্য নিয়ন্ত্রণ করিবার ক্ষমতা ইহাদের থাকিতে পারে না, তাহা হইলে রামমোহনের ট্রাষ্ট্রভীডই মিধ্যা হইয়া যায়।

ষ্ঠই দিন যাইতে লাগিল প্রাচীন ও নবীন দলের মধ্যে বিরোধ ততই বৃদ্ধি পাইতে লাগিল; একদিকে ব্রহানন্দী দল, অন্তদিকে মহর্ষির দল—পরস্পরের প্রতি বিদ্বেষভাবাপন্ন হইরা উঠিতে লাগিলেন। ১৮৬৫ গ্রীষ্টান্দেই বিষয়টি চরমে উঠিল। সত্যেন্দ্রনাথ ঠাকুর মহর্ষির আত্মচরিতের ইংরেজি অন্তব্যদের ভূমিকায় এই বিষয়টির একটি স্থানর বিশ্লেষণ দিয়াছেন। তিনি লিখিয়াছেন—"Keshub was a reformer of a more pronounced type. A time came when Maharshi could no longer pull together with his conservatism…he drew back in alarm… A struggle between two such temperaments and such opposite ideas was bound to end in disruption and matters soon came to a crisis". কিন্তু আমরা জানি বিচ্ছেদের আরো একটি কারণ ছিল। ১৮৬৫-র শরৎকালের ঋড়ে সমাজগৃহ ক্ষতিগ্রন্ত হওয়ায় গৃহসংস্কার প্রয়োজন

হইল। সেই সময়ে মহর্ষির গৃহেই উপাসনার ব্যবস্থা হয়। নভেম্বর মাসের এক ব্ধবার সন্ধ্যায় কেশবচন্দ্র কয়েকজন উপবীতত্যাগী উপাচার্যসহ যখন জোড়াসাঁকোয় মহর্ষির ভবনে আসিলেন তখন তিনি দেখিলেন যে তাঁহারা আসিবার পূর্বেই উপবীতধারী উপাচার্যগণ মহর্ষির নির্দেশে উপাসনা আরম্ভ করিয়া দিয়াছেন।

- এমন কেন হইল ? বিক্ষুধ্ব চিত্তে প্রশ্ন করিলেন কেশবচল্র।
- —ইহা তো আর সমাজগৃহ নহে, ইহা একজনের বাটীতে উপাসনা, উত্তর দিলেন মহর্ষি দেবেক্সনাথ।
- —কিন্তু তত্ত্বোধিনীতে উপাসনার প্রকাশ্য নোটিশ ছাপা হইয়াছে, স্বতরাং ইহাকে কোনোমতেই পারিবারিক উপাসনা বলা চলে না।

দেবেন্দ্রনাথ নিরুত্তর। ইহার পরই তিনি "কোনো সভা আহ্বান ন। করিয়া, কাহাকেও কোনো কথা না বলিয়া, কেশবচন্দ্র প্রভৃতিকে সমৃদর ভার হইতে অবস্থত করিবার মানসে, ট্রাষ্ট্রী বলিয়া কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের সমস্ত ভার নিজ হস্তে গ্রহণ করিলেন।"

কেশবচন্দ্র ও মহর্ষির মধ্যে বিচ্ছেদের বিষয়টি ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাসে একটি গুরুত্বপূর্ণ অধ্যায়; সেই কারণে ইহার বিশদ আলোচনা অপ্রাসদ্ধিক হইবে না। সমসাময়িক বিবরণ অপেক্ষা আমরা এই বিষয়ে দেবেল্রনাথ ও কেশবচন্দ্রের পত্রাবলীর উপর নির্ভর করিব। উপবীত ও জাতিভেদের প্রশ্ন লইয়াই উভয়ের মধ্যে মতবিরোধ এবং বিচ্ছেদ দেখা দিয়াছিল। দেখা যাক এই প্রসঙ্গে দেবেল্রনাথ পূর্বাপর কী অভিমত প্রকাশ করিতেন। ১৮৫০ খ্রীষ্টাব্দে রাজনারায়ণ বস্থকে এক পত্রে মহর্ষি লিখিতেছেন: "আমার মতে বান্ধদিগের উপনয়ন স্বধর্মসন্মত নহে। অতএব অবশ্য তাহা পরিত্যাগ করিতে হইবে; যদি ব্রাহ্মদিগের উপনয়নই পরিত্যাগ করিতে হইল, তবে আর ব্রাহ্মণ শূদ্র প্রভৃতি জাতিভেদ কোথায় থাকে যে বিবাহের সময়ে জাতিভেদ করা যায়?" ঐ বছরের আর একথানি পত্রে লিখিতেছেন: "এক্ষণে এমত সময় উপস্থিত হয় নাই, যাহাতে জাতিভেদ ভঙ্গ করা যায়। কিন্তু ক্রমে কালে যে জাতিভেদ থাকিবে না তাহা স্পষ্ট বোধ হইতেছে, যেহেতু নানা ঘটনা সেই জাতিভেদ ভঙ্গ বিষয়ে উন্ধ্র হইয়াছে। তা পরিবর্তন হইতে

আরম্ভ হইয়াছে, তাহাতে কাহারও বাধা দিবার সাধ্য নাই।" ১৮৬০ গ্রীষ্টান্দের এক পত্রে লিখিতেছেনঃ "আমি পরীক্ষা করিয়া দেখিলাম যে ব্রান্ধণ পণ্ডিতের বারা উপাচার্যের কর্ম স্থলবরূপে কোনোরূপেই সম্পন্ন হয় না। কিলাতার ব্রাহ্মসমাজে ব্রাহ্মণ পণ্ডিতগণকে উপাচার্য রাখিয়া তাঁহাদের এ ধর্ম বিষয়ে উদাস্ত দেখিয়া এইক্ষণে তাহাদের প্রতি নিরাশ হইয়াছি। ব্রাহ্মণ না হইলে উপাচার্য হইবে না, এ কথারও মুণ্ডে বজ্রাঘাত করা যায়। শ্রদ্ধাবান ব্রাহ্ম অপেক্ষা কি কপট ব্রাহ্মণ ভাল ?" ১৮৬২-তে এক পত্রে লিখিতেছেনঃ "ব্রাহ্মদিগের মধ্যে জাতিভেদ থাকিতে পারে না। ব্রাহ্মদিগের মধ্যে জাতিভেদ নাই। ব্রাহ্মণশ্রের মধ্যে পরস্পার আদানপ্রদান হইতে পারে।"

এইখানে আমরা দেখিতে পাইতেছি যে, জাতিভেদ ও পৈতা ফেলা— এই তুইটি বিষয়ে দেবেক্সনাথ যেন অনেকটা দোলায়মান চিত্ত। ১৮৬২ बोहोरक (कर्मविष्टक्रक आंচोर्यित शाक अिविक्क कतिवात मगरत महिंदे বলিয়াছিলেনঃ "তোমার উপদেশ ও অঞ্চান যেন ব্রাহ্মদিগের অমৃতের সোপান হয়।" দেবেন্দ্রনাথ যখন ব্রাহ্মসমাজগৃহে প্রতিনিধিসভা বা প্রচার-সম্বন্ধীয় কাজ বন্ধ করিয়া দিবার নির্দেশ দিলেন, তথন (১৮৬৫, ৫ই মে) এক পত্ৰে কেশবচন্দ্ৰ তাঁহাকে লিখিলেন—"আপনি পূৰ্বে বলিয়াছিলেন যে ব্রাহ্মসমাজ-গৃহ ট্রাইডৌড অনুসারে কেবল উপাসনার জক্ত ব্যবহৃত হইবে, এবং প্রচারের জন্ম ভিন্ন স্থান আবিশ্রক; কিন্তু ঐ গৃহে আবার (ট্রাইডীডের বিরুদ্ধে ) প্রচারের জন্ম ব্রন্ধবিভালয় সংস্থাপিত হইল, তবে পূর্বের স্থায় তথায় প্রতিনিধিসভা বা প্রচারসম্বনীয় অন্থান্ত কার্য কেন হইবে না, তাহা বুঝিতে পারি না। এইমাত্র বোধ হয় যে, উক্ত সভা এবং আমাদের সমুদর কার্য আপনি ব্রাক্ষসমাজের উন্নতির প্রতিবন্ধকস্বরূপ জ্ঞান করেন ও তৎপ্রতি উৎসাহ দান করিতে আপনি ভীত হন। কিন্তু আবার আপনিই প্রতিনিধিসভার সভাপতি এবং প্রচারকার্যের অন্তত্তর অধ্যক্ষ; তবে এ সকল বিষয়ে আপনি বিশেষ অহুরাগ ও উৎসাহ প্রকাশ না করিয়া কি ক্ষান্ত থাকিতে পারেন ? ... যুখন বর্তমান গোলমালের স্ত্রপাত হয়, তখনই আমি বলিয়াছিলাম যে, এই কলহ ক্রমশঃ বর্ধিত হইবে এবং সতর্ক না হইলে, ইহা হইতে অবশেষে দলাদলি হইবে; কিন্তু তথন আপনি এ কথায় উপেক্ষা করিয়াছিলেন।…

আপনি আমাদের কার্যের কিছুমাত্র ব্যাঘাত না করিয়া যদি কেবল সমাজের ট্রাষ্ট সম্পত্তি সম্বন্ধীয় কার্যে নিযুক্ত থাকিতেন এবং বিরোধী না হইয়া পৃথকভাবে স্বীয় লক্ষ্য সংসাধন করিতেন, তাহা হইলে এত গোলের সম্ভাবনা থাকিত না।" ইহার উত্তরে মহর্বি লিখিলেন ( ৬ই মে, ১৮৬৫):—"মুধার্থ ই আমি এই কথার উপেক্ষা করিয়াছিলাম। কলিকাতা গ্রাহ্মসমাজ আমার কার্যের পরিমিত ক্ষেত্র, আমি তথায় ত্রাক্ষদিগের ও ঈশ্বরপরায়ণ সাধুদিগের সঙ্গে একত্র হইরা ব্রহ্মোপাসন। করিব…ইহা করিলে যদি তোমার বিপক্ষতা করা হয়, তবে ইহার উপায় নাই।…তোমার সহিত বুক্ত থাকিয়া, এই ছয় বৎসরে তোমার নিকট হইতে যে কিছু উপকার প্রাপ্ত হইয়াছি, তাহার জন্স তোমার প্রতি ক্লতজ্ঞ।" ইহার উত্তরে কেশবচন্দ্র লিখিলেন (১৩ই যে, ১৮৬৫): "আমার বান্তবিক দুঃখ ইইতেছে যে, ছয় বৎসরকাল এত গভীর যোগসরেও আপনি আমাকে চিনিতে পারিলেন না। . . আপনার লেখার ভাবে বোধ হইতেছে যে, আমার যে সকল সদ্গুণ আছে, তাহা আমি গৌরবের জন্ম নিয়োগ করিতেছি, এবং আমি যাহা কিছু করিতেছি, সকলই জয়লাভের জন্য—এই কারণেই আমি সম্প্রতি আপনার অপ্রীতিভাজন হইয়াছি ৷… আমার অন্তরে ঈশ্বর একটি আদর্শ নিহিত করিয়া দিয়াছেন, যাহাতে তদন্তসারে আমি ধর্মপ্রচার ও সমাজসংকার করিতে পারি, ইহাই আমার জীবনের উদ্দেশ্য ও কার্য। --- আমাকে আপনি বুঝিতে না পারাতেই তত্ত্ব-বোধিনী সভার মত, অক্ষরকুমার. দত্তের মত, আমাকে বিঘুজ্ঞান করত, আমাকে বিদায় করিয়া, নিশ্চিন্ত ও নিদণ্টকরূপে ব্রাক্ষসমাজকে স্বীয় ইচ্ছান্তুসারে শাসন করিবেন, এরূপ ক্তসংকল্ল হইয়াছিলেন। কিন্তু ব্রাক্ষধর্ম বা ব্রাক্ষসমাজ সম্বন্ধে আপনি যাহা কিছু করিবেন, তাহা আপনার কার্য কিরূপে বলিব, সাধারণ ব্রাহ্মেরা তাহাতে কিরূপে উপেক্ষা করিবেন, যথন ব্রান্ধর্ম ও ব্রান্ধিমাজ সাধারণের। আমার অন্তরে যে আদর্শ আছে, তদম্সারে আমায় কার্য করিতেই হইবে।" ইহার পর কেশবচন্দ্র, প্রতাপ-চন্দ্র প্রমুখ ছয়জনের স্বাক্ষরিত একখানি পত্রের উত্তরে মহর্ষি তাঁহার শেষ কণা জানাইলেন—"তোমাদের ইচ্ছার অন্তক্ল অভিপ্রায় ব্যক্ত করিতে পারিলাম सा ।"

ইহার পর পৃথক ব্রাহ্মসমাজ সংস্থাপন ভিন্ন অন্ত কোনো উপায় ছিল না। আসল কথা, ত্রিশ বৎসর পরে ব্রাহ্মসমাজে ষ্থন পরিবর্তন প্রয়োজন হইল, ত্রখন কেশবচন্দ্র তাঁহার দূরদৃষ্টির বলে বুঝিলেন যে—"কালের উন্নত ভাবের সহিত যোগ রাধিয়া, জনসমাজের নৃতন ভাব ও নৃতন অভাব অনুসারে ইহার কার্যপ্রণালী পরিবর্তন না করিলে" ত্রাহ্মসমান্তের উদ্দেশ্যই ব্যর্থ হইয়া যাইবে। মহর্ষি যতদিন পারিয়াছেন, অপ্রতিহত ও নিঃস্বার্থ যত্নের সহিত ততদিন তিনি ব্রাক্ষসমাজের উন্নতিসাধন করিয়াছেন—একথা স্বীকার করিতে কেশবচন্দ্ৰ কিছুমাত্ৰ কুন্তিত হন নাই। কিন্তু ব্যক্তি অপেক্ষা সমাজ বড়ো— ব্যক্তিবিশেষের শান্তিমুধ বিদ্বিত হইবে বলিয়া সমাজের বৃহত্তর স্বার্থকে তো তিনি উপেক্ষা করিতে পারেন না। যদি বুঝিতেন, ব্রাহ্মসমাজ নিতান্তই ঠাকুরবাড়ির পারিবারিক সম্পত্তি, তাহা হইলে কেশবচন্দ্র হয়তো—হয়তো কেন, নিশ্চয়ই—এই অপ্রীতিকর বিচ্ছেদ ডাকিয়া আনিতেন না। দেবেল্রনাথ যধন ট্রাষ্ট্রক্ষমতা প্রকাশ করিলেন, তখন তিনি মনে করিয়াছিলেন যে সেই ক্ষমতার বলে তিনি কেশবচন্দ্রের অগ্রগতিকে নিরস্ত করিবেন, হয়তো কেশবচন্দ্র তাঁহার সিদ্ধান্তে হস্তক্ষেপ করিতে চাহিবেন না। কিন্তু একটি ক্ষেত্রে তিনি ভুল করিয়াছিলেন—ব্রাহ্মসমাজ সর্বসাধারণের সম্পত্তি, এবং কেশবচন্দ্রও অক্সান্ত ब्रास्मित क्यांश रमहे ममास्मित्रहे धकि चन्न, हेश महिं वृक्षिण हारहन नाहे। রামমোহনের মহৎ আদর্শকে কেশবচল্র সেদিন এমনি করিয়াই রক্ষা করিয়া, উহাকে যুগপ্রয়োজন অনুযায়ী বিস্তার ও উন্নতির পথে লইয়া যাইতে চাহিয়াছিলেন। সেই জ্ফুই না তিনি দেবেক্তনাথকে বলিতে পারিয়া-ছিলেন—''ঈধর যধন সহায়, তখন আর আমার ভয় কি ?"

এই বিচ্ছেদ ইতিহাসের নেপথা বিধানেই হইয়াছিল। দেবেন্দ্রনাথ যেমন স্বীয় ব্যক্তিগত আদর্শে অটল ছিলেন, কেশবচক্রও তেমনি ব্রাক্ষধর্মের মূল আদর্শে ছিলেন অবিচলিত। তাই দেখিতে পাই যে, এই ঘটনার পনর বংসর পরে তিনি সেবকের নিবেদনে লিখিলেনঃ "প্রথম যুদ্ধ একেশ্বরবাদের যুদ্ধ, দ্বিতীয় যুদ্ধ বিবেকের যুদ্ধ। পুরাতন অভ্যস্ত ভাবের সহিত নূতন নৃতন ভাবের বিরোধ হইতে লাগিল। এই কুদ্র মনের মধ্যে অধিকাংশ কেবল ব্ৰহ্মজ্ঞান লইয়াই সম্ভষ্ট বহিলেন, কিন্তু কয়েকজন সেই জ্ঞান জীবনে পরিণত করিবার জন্ম দৃঢ়প্রতিজ্ঞ এবং ব্যাকুল হইলেন।…এই দ্বিতীয় যুদ্ধ ঘোরতর যুদ্ধ।"

কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসের দ্বিতীয় পর্ব এইথান হইতেই আরম্ভ। অগ্নিমন্ত্রের দাধক কেশবচন্দ্র অতঃপর কিভাবে উদার ও জীবন্ত সত্যের উপরে ব্রাহ্মধর্মকে সংস্থাপিত করিয়া এই ধর্মে নিধিল মানবের অধিকারকে স্বীকৃতি দিলেন, এইবার আমরা তাঁহার জীবনের সেই কাহিনী বলিব।

কেশবচন্দ্র ও দেবেন্দ্রনাথের মধ্যে যে বিচ্ছেদ আসলে তাহা ছিল আদর্শের সংঘাত, নবীন ও প্রবীণদলের মধ্যে আদর্শের সংঘর্ষ। এইরকম সংঘাত-সংঘর্ষ ইতিহাসের নেপথ্য বিধানেই ঘটিয়া থাকে, ব্যক্তিবিশেষ বা কোনো একটি ঘটনা ইহার উপলক্ষ্য মাত্র হইয়া দাঁড়ায়। এই বিরোধ বা বিচ্ছেদ যদি ব্যক্তিগত কারণে ঘটিত তাহা হইলে মুসৌরি পাহাড় হইতে শেষ বয়সে মহর্ষি প্রতাপচন্দ্র মজুমদারকে এক পত্তে কখনই লিখিতেন না : "এইক্ষণে ব্রহ্মানন্দের কণা কি বলিব…তাঁহার জীবন ধর্মের জন্ম, সূর্যের ন্যায় তাঁহার প্রতাপ—উজ্জ্বল তাঁহার মুখন্ত্রী। সে মুখন্ত্রী অত্যাপি আমার হৃদয়ে জাগ্রৎ রহিয়াছে। যদি আমার এই মনে কাহারও প্রতিমা থাকে, তবে সে তাঁহারই প্রতিমা।… তাঁহার জন্ম আমার মন কিন্তু বড়ই ব্যথিত হয়। তাঁহার পক্ষ ও তাঁহার মত যদি আমি সমর্থন করিতে পারিতাম তাহা হইলে কত আনন্দ যে লাভ করিতাম, তাহা বলিতে পারি না।" অন্তদিকে কেশবচন্দ্রও শেষবয়সে তাঁহার জীবনের ধর্মপিতাকে কখনো লিখিতে পারিতেন না—"আমি আপনার সেই প্রাতন ব্রনানন, সন্তান ও দাস।" স্কুতরাং অভিসন্ধিপরায়ণ ব্যক্তিগণ ইতিহাস রচনার নামে যাহাই কেন বলুন না, প্রকৃত ইতিহাস এই সাক্ষাই দিতেছে যে, আদর্শের জন্ম পৃথক হইলেও এই তুই যুগ-নায়ক—দেবেল্রনাথ ও কেশবচন্দ্র—অন্তরের দিক দিয়া পরস্পরের প্রতি এক অক্ষয় প্রীতির বন্ধনে চিরকাল আবদ্ধ ছিলেন।

কেশবচন্দ্র যে দেবেন্দ্রনাথের সহিত একসঙ্গে থাকিয়া আর কাজ করিতে পারিবেন না, ইহার প্রথম প্রকৃত আভাস আমরা পাই ১৮৬৫ খ্রীষ্টাব্দের ২৩শে জান্তুয়ারির সাম্বাৎসরিক উপাসনা বক্তৃতায়। সেইদিন কলিকাত। ব্রাহ্বন্দ্রের বেদী হইতে কেশবচন্দ্র ঘোষণা করিয়াছিলেন: "Our cathedral is the universe, our object of worship is the Supeme Lord, our Scripture is intuitive knowledge, our path to salvation

is worship, our atonement is by self-purification, our guides and leaders are all the good and great men." ইহার পরই প্রগতি-শীল দল রক্ষণশীল দল হইতে বিচ্ছিন্ন হইয়া গেলেন। ইহা ১৮৬৫ খ্রীষ্টাব্দের ফেব্রুয়ারি মাসের ঘটনা। ছই দলকে সন্মিলিত রাখিবার জন্ম বহু চেষ্টা করা হয়, কিন্তু শেষ পর্যন্ত উহা ব্যর্থ হইল। অতঃপর বিষয়টি সংবাদপত্রের আন্দোলনের বিষয় হইরা উঠিল। 'ইংলিশম্যান' পত্রিকার এ সম্বন্ধে একটি স্থূদীর্ঘ প্রবন্ধ বাহির হইল। 'ইণ্ডিয়ান মিরারে' কেশবচক্র 'ইংলিসম্যানে'র প্রবন্ধের জ্বাবে একটি স্থদীর্ঘ প্রবন্ধ লিখিলেন। জনসাধারণের মনে বিষয়টি লইয়া যে ঔৎস্ক্তা দেখা দিয়াছে তাহা যুক্তির দারা নিরসন করিয়া তিনি লিখিলেনঃ "বিবিধ জনশ্তিতে যুখন ক্ষতি হইবার সম্ভাবনা, তখন আমাদিগের কর্তব্য এই যে, সাধারণের যে সন্দেহ উপস্থিত হইয়াছে, তাহা অপনয়ন করিবার জন্ম স্পষ্ট ভাষায় বিনা বর্ণনাধিক্যে মুখার্থ ঘটনা প্রকাশ করি। ···কোন ব্যক্তিগত ভাব বা সামান্ত মতগত পার্থক্য জন্ত, সমাজের মর্মগত কল্যাণ এবং সাধারণের প্রতি কর্তব্য বিশ্বত হইয়া, পূর্ব সম্পাদক ও অধ্যক্ষগণ সমাজের সহিত সমুদ্র সম্বন্ধ পরিত্যাগ করিরাছেন, এরূপ অনুমান করিলে তাঁহাদিগের প্রতি একান্ত অবিচার হয়। পক্ষান্তরে বাধ্য হইয়া হুংখের সহিত তাঁহাদিগকে পদত্যাগ করিতে হইয়াছে। ট্রাষ্ট্রীগণ পদ পরিত্যাগ করিতে তাহাদিগকে বাধ্য করিয়াছেন।…ট্রাষ্টাগণ বলিতেছেন, 'কলিকাতা সমাজ' বলিতে রামমোহন রায় স্থাপিত উপাসনার্থ ট্রাষ্ট গৃহ বুঝায়, স্থতরাং বাঁহারা আইনতঃ উহার ট্রাষ্ট্রী, কেবল তাঁহাদিগেরই উহার কার্য নির্বাহ করিবার অধিকার। ব্রান্ধসাধারণ বলিতেছেন যে, 'কলিকাতা সমাজ' বলিতে ব্রান্ধ-ভ্রতিমণ্ডলী বা সমাজ বুঝায়, স্থতবাং সাধারণ মনোনয়ন দ্বারা যাহা স্থির হয়, তদ্যতীত অক্ত কোন কর্তৃত্বের তাঁহারা প্রতিবাদ করেন।" সমাজ ট্রাষ্টীন্বারা শাসিত হইতে পারে না—এই মূল প্রশ্নই সেদিন কেশবচন্দ্র তুলিয়াছিলেন। এবং সেই সঙ্গে তিনি ইহাও বলিয়াছিলেন যে, রামমোহন যে ট্রাষ্টডীড করিয়া গিয়াছেন, দেই দলিল অনুযায়ী ট্রাষ্টী ব্রাক্ষ হইতেও পারেন, না হইতেও পারেন। স্বতরাং এই অবস্থায় ত্রাক্ষসাধারণকে কার্যনির্বাহ করিতে না দিয়া, ট্রাষ্ট্রীগণের সমস্ত ভার গ্রহণ করা—একনায়কতন্ত্রেরই সামিল। ধর্মের ক্ষেত্রে

ইহার পরিণাম যে কিছুতেই ভালো হইতে পারে না, সেদিন কেশবচন্দ্র বহু যুক্তি দ্বারা সেই কথাই দেবেন্দ্রনাথকে বুঝাইতে চাহিয়াছিলেন।

কেশবচল্র শুধু মিরারে লিখিয়া নিরত হইলেন না। রামমোহনের উদার ও সার্বভৌম আদর্শকে সংকীর্ণতার হাত হইতে মুক্ত রাথিবার জন্ম একদিন প্রকাশ্যে বক্তৃতাও দিলেন। বক্তৃতার বিষয়: The struggle for religious independence and progress in the Brahmo Samaj; বৃত্তার তারিথ ছিল ২৩শে জুলাই, ১৮৬৫ অর্থাৎ বিচ্ছেদের ছয় মাস পরে। গোপাল মল্লিকের বাড়িতে এই বক্তৃত৷ হয় এবং ইহাতে যে জনসমাবেশ হইয়াছিল তাহাকে ডক্টর প্রেমস্থলর বস্থ তাঁহার পুস্তকে 'large and distinguished' বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন। কেশবচক্রের বহু বিখ্যাত বক্তৃতাগুলির মধ্যে ইহা অক্ততম এবং ব্রাহ্মসমাজের সমগ্র ইতিহাসে ইহা একটি গুরুত্বপূর্ণ ভাষণ। তিন ঘণ্টাব্যাপী এই বক্তৃতায় কেশবচন্দ্র বিবাদের মূল ও প্রকৃতি আহুপূর্বিক বিশ্লেষণ করেন এবং সকলেই উহা মনোযোগের সহিত শ্রবণ করেন। কিন্তু ইহাতেও কোন কাজ হইল না। তথন কেশবচন্দ্ৰ An Appeal to young India শীৰ্ষক একটি পুত্তিকা প্রকাশ করিলেন। সেই পুত্তিকায় তিনি ভারতবর্ষের সামাজিক ইতিহাস সমগ্রভাবে আলোচনা করিয়া লিধিলেন: "You must admit the necessity of a thorough reformation of Hindu society... Those who desire to fight the battle of reform must be first of all suitably armed with a strong and abiding sense of duty... I appeal to the conscience, not to the intellect of young India…Then truth shall shine throughout the length and breadth of India and harmony reign among its vast population." কেশবচন্দ্রের এই আবেদন, নবীনদলের হৃদয়কে স্পর্শ করিল। তাঁহারা তাঁহার যুক্তির সারবত্তা উপলব্ধি করিয়া কেশবের অহুগামী হইলেন।

এই প্রদক্ষে একটি ঘটনা উল্লেখযোগ্য। ট্রাষ্ট্রীগণ সমাজের সম্পত্তি হস্তগত করিয়া, 'ইণ্ডিয়ান মিরার' কাগজখানিকে তাহাদের ত্রাবধান হইতে বিচ্ছিন্ন করিয়া দিলেন। শুধু তাহাই নহে, মিরারে ভবিয়তে কেহ ঘাহাতে তাঁহার বিনান্তমতিতে লেখা না পাঠান, দেবেন্দ্রনাথ এমন নির্দেশও দিলেন। তথন হইতে কেশবচন্দ্র অন্ত প্রেসে উহা ছাপাইবার ব্যবস্থা করিলেন। অতঃপর কেশবচন্দ্র স্বাধীনভাবে ইণ্ডিয়ান মিরার পরিচালনা করিতে লাগিলেন।

সমগ্র বিষয়টি অনুধাবন করিলে পরে এই সিদ্ধান্তই অপরিহার্ব হইয়া পড়ে (I "it was not a mere guarrel but a conflict of ideals and principles" এবং এই সংঘর্ষের মুখেও কেশবচন্দ্রের ফারের মহত্ব ও উদারতা আরো বেশি করিয়া প্রকাশ পাইল যখন তিনি ইণ্ডিয়ান মিরারের এক সংখ্যায় "The Brahmo Samaj or Theism in India" গার্থক প্রবন্ধে রামমোহন ও দেবেন্দ্রনাথ ব্রাহ্মসমাজের সংস্থাপন ও সংগঠনে কি করিয়াছেন তাহা অলোচনা করিলেন। সেই প্রবন্ধে মহর্ষিকে "মহাপরিবর্তনসাধক দেশ-সংস্কারক" ও তাঁহার নেতৃথকে "একজন অদ্ভূত প্রতিভাসম্পন্ন ব্যক্তির নেতৃও" বলিয়া তাঁহার সম্বন্ধে কেশবচন্দ্র যাহা লিপিয়াছিলেন, মহর্ষির অতি ভক্তরাও তাহা লিখিতে পারিতেন কি না সন্দেহ। তথাপি কেশব-বিরোধিগণ তাঁহাকে ভূল বুঝিলেন এবং লোককে তাঁহার। ভূল বুঝাইলেন। নিজের আয়ুত্তে আদিবার পর হইতে 'মিরারে' কেশবচন্দ্র 'আত্মপরিচয়' শীর্ষক প্রবন্ধটিতে স্পষ্টভাবেই বলিয়াছেন যে, তিনি চিরকালই ব্রাহ্মনীতি ও ব্রাহ্মধর্মের মূলস্ত্রগুলি সমর্থন করিয়া আসিয়াছেন এবং সকল অবস্থাতেই তিনি সতা সমর্থন করিতে ক্রতসংকর। তিনি যুখন বলিলেন—গ্রাক্ষধর্ম কেবল ভারতবর্ষের জন্ম বিশেষ नटर, সমুদয়, মানবজাতির উহা ধর্ম, তখন যদি মহর্ষি ইহার মর্মান্ত্রধাবন করিতে পারিতেন, তাহা হইলে হয়তো এই বিচ্ছেদ যেভাবে আসিয়াছিল, ঐভাবে বাদ-প্রতিবাদের ভিতর দিয়া নাও আসিতে পারিত।

## ১৮৬৬, ১১ই নভেম্বর।

উন্নতিশীল দল কেশবচন্দ্রের নেতৃত্বে ভারতব্যীয় ব্রাহ্মসমাজ স্থাপন করিলেন। অতঃপর কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজ 'আদিসমাজ' নামে পরিচিত হইল। মহর্ষির জ্যেষ্ঠপুত্র দ্বিজেন্দ্রনাথ ঠাকুর তথন ইহার সম্পাদক। প্রাচীন-পদ্বী ও রক্ষণশীল ব্রাহ্মদের লইয়া দেবেন্দ্রনাথ স্বীয় সংকীর্ণ গণ্ডীর মধ্যে পড়িয়া রহিলেন, নৃতন যুগের প্রয়োজনকে স্বীকার করিয়া লইয়া রামমোহনের ব্রাহ্মসমাজকে উহার নিয়তিনির্দিষ্ট পরিণতির পথে, ব্যাপকতার পথে লইয়া বাইবার মতন প্রতিভা তাঁহার ছিল না। দেবেল্রনাথের মানসগঠনে একটি বড়ো রকমের ক্রটি এই ছিল যে, তিনি একেশ্বরবাদী ছিলেন সত্য, কিন্তু তাহার চিত্ত রামমোহন যা কেশবচল্রের স্থায় একটি বিশ্বব্যাপক ভূমিতে বিচরণ করিত না। উপনিষদ্ এবং হাফেজ—ইহাই ছিল তাঁর ধ্যান-ধারণা ও অন্তুতির সীমানা; বাইবেল তিনি গভীরভাবে পাঠ করেন নাই, গ্রীষ্ট-ধর্মের মর্মমূলে তিনি কথনো প্রবেশ করিবার প্রয়াস পান নাই, কোরাণ তো তিনি স্পর্শই করেন নাই। সেই কারণেই তিনি ব্রাহ্মধর্মকে বিশ্বজনীন ধর্মের স্থেরে উন্নীত করিবার কথা কথনো চিন্তা করেন নাই। ইহা করিবার জন্মই সেদিন প্রয়োজন হইয়াছিল কেশবচল্রের মত একজন প্রতিভাবান ব্যক্তির। ১৮৬৬-র পর হইতে তাই আমরা দেবিতে পাই যে ব্রাহ্মসমাজে দেবেল্রনাথের আর বিশেষ কোনো ভূমিকা ছিল না, এখন হইতে কেশবচন্দ্রকে কেন্দ্র

কেশবচন্দ্র এইবার স্বাধীন কর্মক্ষেত্রে নামিলেন।

প্রায় ছয় বৎসরকাল দেবেন্দ্রনাথের সহিত একযোগে কর্ম করিয়া এইবার তিনি তাঁহার আদর্শকে রূপ দিতে চাহিলেন। সকল ধর্মের মধ্যেই সত্য আছে—এই ভাবধারাকে তিনি রূপান্তরিত করিয়া বলিতে চাহিলেন—সকল ধর্মই সত্য এবং এই বোধে উদ্বুদ্ধ হইয়াই তিনি সার্বভৌমিক ধর্ম এবং একটি বিশুদ্ধ ধর্মসমাজ প্রতিষ্ঠিত করিবার কার্যে তাঁহার সমস্ত প্রতিভা ও শ্রম নিয়োগ করিলেন। দেবেন্দ্রনাথের পুত্রাধিক শ্লেহের পাত্র কেশবচন্দ্র ব্রাহ্মসমাজ হইতে বাহির হইয়া আসিলেন—উনবিংশ শতান্ধীর দ্বিতীয়ার্ধের ইতিহাসে বাহির হইয়া আসিলেন—উনবিংশ শতান্ধীর দ্বিতীয়ার্ধের ইতিহাসে নিঃসন্দেহে ইহা একটি গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা। তিনি যদি সেদিন এইভাবে বাহির হইয়া না আসিতেন, তাহা হইলে রামমোহনের ব্রাহ্মধর্ম ঠাকুরবাড়ির হারীবারিক অনুষ্ঠান হইয়াই থাকিত—সমাজের বৃহত্তর জীবনকে ইহা পোরিবারিক অনুষ্ঠান হইয়াই থাকিত—সমাজের বৃহত্তর জীবনকে ইহা কোনোদিনই হয়তো স্পর্শ করিতে পারিত না। ছত্রিশ বৎসরে অতিক্রান্ত হয়াছে, দেবেন্দ্রনাথের প্রতিভা ইহার পশ্চাতে বিশ বৎসরের অধিককাল হয়াছে, দেবেন্দ্রনাথের প্রতিভা ইহার পশ্চাতে বিশ বৎসরের অধিককাল হয়াছিত থাকিয়াও ইহাকে বেশি দ্ব অগ্রসর করিয়া লইয়া যাইতে পারে নাই। ইতিহাসচেতনায় উদ্বুদ্ধ কেশবচন্দ্র সেদিন শুধু আন্তরিক

ধর্মবিখাস আর করেকজন আদর্শনিষ্ঠ যুবককে সম্বল করিয়া এক অসাধ্য সাধনে ব্রতী হইলেন। প্রসলতঃ উল্লেখযোগ্য যে প্রবীণদের মধ্যে কোনগর ব্রাক্ষসমাজের প্রতিষ্ঠাতা শিবচন্দ্র দেব সেদিন কেশবচন্দ্রের এই উভামের সহিত সহযোগিতা করিয়াছিলেন। তিনি চিরদিনই উন্নত ও উদার মতের পক্ষপাতী ছিলেন। সেদিন কেশবচক্র যদি এইরূপ সাহসের কার্যে ব্রতী না হইতেন, তাহা হইলে যেধানকার সমাজ সেইখানেই পড়িয়া থাকিত। কেশবচন্দ্রের প্রকৃত মহত্ব ইহারই উপর প্রতিষ্ঠিত। সেদিন তাঁহার কী ছিল? দেবেক্রনাথের ফায় তিনি ধনবলে বা জনবলে বলীয়ান ছিলেন না; কলিকাতা সমাজ (আদি ব্ৰাহ্মসমাজ) रहेट यथन তिनि विष्टित रहेश आमिलन, ठथन अप्तरकरे जीविशाहिलन —কেশবচন্দ্র বুঝি শেষ হইয়া গেলেন। কিন্তু ধর্মরাজ্যে চিরকাল বিশ্বাদেরই জয় দেখা গিয়াছে। কেশব যে সামাত্ত ব্যক্তি নহেন, তাহা অন্নকাল মধ্যেই সকলে বুঝিতে পারিলেন। দেখিতে পাই, আদি ব্রাহ্মসমাজ হইতে কেশবচল্র যথন বিচ্ছিন্ন হইয়া চলিয়া আসিলেন, তথন তাঁহার হাতে রহিয়াছে ত্ইগানি কাগজ—'ধর্মতত্ত্ব' ও 'ইণ্ডিয়ান মিরার', আর 'কলিকাতা কলেজের' কর্তৃত্ব। কাগজ আছে প্রেস নাই—প্রথমেই তিনি একটি মুদ্রাযঞ্জের ব্যবস্থা করিলেন। এ ছাড়া তাঁহার সঙ্গে ছিলেন করেকজন অতুগত ধর্মবন্ধ। এই লইয়াই তিনি অবশেষে কত বড়ো একটি মহৎ ব্যাপার সম্পন্ন করিলেন, এইবার আমরা কেশবচন্দ্রের জীবনের সেই কাহিনীর অভ্যন্তরে প্রবেশ করিব।

আদি ব্রাশ্বসমাজ হইতে বিচ্ছিন্ন হইবার অব্যবহিত পরে কেশবচন্দ্রের বিবিধ কর্মপ্রয়াসের মধ্যে সর্বাত্রে 'ব্রাশ্ধিকাসমাজে'র কথা উল্লেখ করিতে হয়। ভারতবর্ধের আধুনিক ইতিহাসে ইহাই প্রথম মহিলা প্রতিষ্ঠান। ইহার আরম্ভ সামান্তভাবেই পটলডাঙার কিশোরীলাল মৈত্রের একটি ভাড়াটে বাড়িতে হইয়াছিল, কিন্তু পর্বতীকালে এই ব্রাশ্ধিকাসমাজ হইতেই দেশে একাধিক মহিলা সমিতির আবির্ভাব হয়। এই সভার প্রথম অধিবেশনে কর্মরকে দেখা সম্পর্কে কেশবচন্দ্র একটি বক্তৃতা করেন; পরে বহু বিশিষ্ট

ব্যক্তি এই সভায় বক্তৃতা করিয়াছিলেন। সেইসব বক্তৃতার বিবরণ 'বামাবোধিনী' পত্রিকায় প্রকাশিত হইয়াছিল।

১৮৬৫। অক্টোবর মাস।

কেশবচন্দ্র ত্রাহ্মধর্ম প্রচারের জন্ত পূর্ববন্ধ ভ্রমণে বাহির হইলেন। সঙ্গে ছিলেন বিজয়কৃষ্ণ গোস্বামী ও অঘোরনাথ গুপ্ত। ঢাকা হইতে তিনি ফ্রিদপুর ও মৈমনসিংহ গিয়াছিলেন। ঢাকায় তথন তিনটি সমাজ ছিল— ঢাকা ব্রাক্ষ্সমাজ, লালবাগ ব্রাক্ষ্সমাজ ও বাংলাবাজার ব্রাক্ষ্সমাজ। এই তিন সমাজেই তিনি উপদেশ দান ও ধর্মালোচনা করিলেন। তথনো ঢাকা সহরে রীতিমত ব্রাহ্মমণ্ডলী সংগঠিত হয় নাই, সমাজে লোকসমাগম হুইত বটে, কিন্তু দৈনিক উপাসনা করেন, এমন লোক বিরল ছিল। কেশবচন্দ্র ঢাকায় একমাস কাল অবস্থান করিয়া এথানকার স্থানীয় লোকদের জীবনে এক নৃতন আধ্যাত্মিক প্রেরণা জাগাইয়া তুলিয়াছিলেন। এইথানে তিনি ইংরেজিতে কয়েকটি ব্জৃতাও করেন। "নগরের কৃতবিগু যুরোপীয় ও দেশীয় ভদ্রলোক সকল বক্তৃতা শ্রবণ করিয়া চমৎকৃত ও মুগ্ধ হন।…ঢাকা কলেজের তদানীন্তন ধর্মাত্মরাগী অধ্যক্ষ ব্রেণেণ্ড সাহেব আচার্যের প্রতি বিশেষ আকৃষ্ট হন।" এইবানেই তিনি হুইদিন সর্বপ্রথম বাংলায় মৌধিক বক্তৃতা করিয়াছিলেন; বক্তৃতার বিষয় ছিল—'ব্রাহ্মধর্মের উদারতা' ও 'ব্রাহ্মধর্মের আধ্যাত্মিকতা'। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে কেশব্চন্দ্রের প্রসিদ্ধ True Faith পুত্তিকখানি নৌকাযোগে পূর্বক্ষ অমণকালে বির্চিত হয়। আয়তনে ক্ষ্ হইলেও এবং প্রধানতঃ প্রচারকদের নির্দেশ দিবার উদ্দেশ্যে বিরচিত হইলেও ইহাতে কেশবচন্দ্রের আধ্যাত্মিক অন্তভূতির গভারতা দেখিয়া বিশ্মিত হইতে হয়। মিস কলেট এই পুস্তিকা সম্বন্ধে লিপিয়াছেন: "It resembles the mediaeval mystics in its beatific vision of God," কেশবচন্দ্রে True faith-এর ভাব এবং ভাষা আমাদিগকে টমাস কেম্পিসের প্রসিদ্ধ 'ইমিটেশন অব ক্রাইট্ট' বইধানির কথা স্মরণ করাইয়া দেয়।

ইহার পর কেশবচন্দ্র আরো তুইবার ঢাকার গিরাছিলেন—১৮৬৯ খ্রীপ্তাব্দের মার্চ মাসে ও ডিসেম্বর মাসে। ইহাই পূর্বক্ষে তাঁহার শেষ প্রচার-যাত্রা। তাঁহার তৃতীয়বার ঢাকা আগমনের সময়েই এধানে ব্রাহ্মমন্দির প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। পূর্ববন্ধ ত্রমণের সময়ে কেশবচন্দ্রের যে ছইজন সদী ছিলেন, প্রসদ্ধতঃ সেই সাধু অঘোরনাথ গুপ্ত ও বিজয়য়য় গোস্বামী সম্বন্ধে ছই-একটি কথা এইখানে বলিব। অঘোরনাথ ঢাকায় কিছুকাল ব্রন্ধবিত্যালয়ের অধ্যাপনাকার্যে নিযুক্ত ছিলেন; তাঁহার চরিত্রের প্রভাব ও সদ্ধান্তে অনেকের অন্তর্দ ষ্টি বিকশিত হইয়াছিল। ব্রাক্রসমাজে তিনি বৈরাগ্যের এক উজ্জ্বল এবং জীবস্ত আদর্শ রাধিয়া গিয়াছেন। আর বিজয়য়য়য় প্রেম ও ভক্তিতে আপুত হইয়া ব্রাক্রসমাজে অপূর্ব ভক্তির উচ্ছ্বাস আনিয়াছিলেন। ব্রাক্রসমাজের ইতিহাসে অঘোরনাথ ও বিজয়য়য়য়য়য়য় মতন আয়ৢসমাজির ভিলেনে আর তৃতীয় কেছ ছিলেন না; ইহাদের উভয়ের চরিত্রের দ্টতার কথা ভাবিলে অবাক হইতে হয়; ইহাদের ঈশ্বরায়রাগ এতই প্রবল ছিল সে, এ-জগতের কোনো বাধাই তাঁহাদিগকে কর্তব্যপথ হইতে চ্যুত করিতে পারে নাই। ইহাদের বিশ্বাসও ছিল জলন্ত। সাধনাও সেইরূপই গভীর ছিল। সেদিন কেশবচন্দ্রের প্রচাররতে অঘোরনাথ ও বিজয়য়য়য়ই ছিলেন তাঁহার দক্ষিণ ও বাম হত্তম্বরূপ। সে-ইতিহাস কোনো দিনই মুছিবার নহে।

কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের সহিত আদর্শগত মতভেদ দেখা দিবার পর ১৮৬৬ খ্রীষ্টান্দের অক্টোবর পর্যন্ত কেশবচন্দ্র এই সমাজের মধ্যে থাকিয়াই কাজ করিয়াছেন; বাধা যে পান নাই, তাহা নহে—তবে বাধা-প্রতিবন্ধকের ভিতর দিয়াই তিনি সমান উৎসাহে চারিদিকে ধর্মপ্রচার ও মণ্ডলীবন্ধন করিবার প্রয়াস পাইয়াছেন। মতান্তর মনান্তরে পরিণত হয় নাই—এক মন, এক চিন্তা লইয়াই তিনি প্রতিনিধিসভার ভিতর দিয়া সমাজকে অগ্রগতির পথে লইয়া গিয়াছিলেন। তখনো প্রচারকার্যের সকল দায়িত্র তাঁহারই উপর ক্লন্ত ছিল। প্রতিনিধিসভা স্থাপিত হইবার পর দেখা গেল য়ে, ''তুই-একটি সমাজ ছাড়া আর সকলেই প্রতিনিধি প্রেরণ করিয়াছেন, সকল সমাজের সংক্ষিপ্ত ইতিবৃত্ত প্রস্তুত হইতেছে, ব্রাহ্মধর্ম প্রচারের কতকগুলি উৎকৃষ্ট উপায় অবধারিত হইয়াছে এবং কতক পরিমাণে কার্যে পরিণত হইয়াছে; একটি উপযুক্ত প্রচারমণ্ডলী সংস্কৃত্ত হইয়াছে, এবং বঙ্গদেশের নানা প্রদেশে তাঁহাদের

প্রচারকার্য বিভাগ করিয়া দেওয়া হইয়াছে।" তথন ব্রালসমাজের আর্ফানিক প্রচারক ছিলেন এই সাতজনঃ কেশবচন্দ্র, বিজয়রুঞ্চ, অঘোরনাথ, উমানাথ, মহেন্দ্রনাথ, অন্নাপ্রসাদ ও যত্নাথ।

১৮৬৬ খ্রীষ্টাব্দের জাতুয়ারি মাসে ব্রাহ্মসমাজের যে ৩৬তম বাৎসরিক উৎসব হুইল কেশবচন্দ্র তাহাতে যথারীতি যোগদান করিলেন। কলিকাতা ব্রাহ্ম-সমাজে ইহাই তাঁহার শেষ মাঘোৎসব। এই উৎসবে ব্রাদ্ধিকাগণকে লইয়া ব্রাহ্মিকাসমাজের উৎসব একটি বিশেষ অহ ছিল। "এই সাম্বাৎসরিকে কেশবচন্দ্র বিবেক ও বৈরাগ্য বিষয়ে উপদেশ দেন। কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজে এই তাঁহার শেষ উপদেশ। দক্ষিণভারতে প্রচারকার্য যাহাতে শৃঙ্খলাবদ্ধভাবে চলিতে পারে সেইজন্য আটমাস পূর্বে কেশবচন্দ্র একজন যোগ্য ব্যক্তিকে কলিকাতায় আনিয়া তাঁহাকে ব্রাহ্মধর্মের মূলতবাদি শিক্ষা দিয়াছিলেন। এই ব্যক্তির নাম শ্রীধরস্বামী নাইছু। ৭ই ফেব্রুয়ারি এক বিশেষ সভায় এই নবীন প্রচারককে প্রচার বিষয়ে উৎসাহ ও উপদেশাদি দিয়া তাহাকে তিনি প্রচারত্রতে দীক্ষা দিলেন এবং মান্তাজে পাঠাইয়া দিলেন। দক্ষিণভারতে ব্রাহ্মসমাজের সংগঠন ও বিস্তারের ইতিহাসে এই প্রীধরস্বামীর দান অসামান্ত। কুসংস্কারের তুর্ভেল তুর্গ মাদ্রাজে ইনি ব্রাক্ষধর্মের উদার ও সার্বভৌম আদর্শ অক্লান্তভাবে প্রচার করিয়া খ্যাতি লাভ করেন। এমনি করিয়াই কেশবচন্দ্র প্রচারকদের হৃদয়ে প্রচারের স্পৃহা উদ্দীপ্ত করিতেন। পরবর্তী কালে শ্রীধরস্বামীর দৃষ্টান্তে বোম্বাই, পাঞ্জাব এবং অন্তান্ত দেশ হইতে অনেক উৎসাহী ধর্মামুরাগী ব্যক্তি প্রচারত্রতে জীবন সমর্পণ করিয়া দিকে দিকে বাদ্যসমাজের পতাকাকে বহন করিত্ব। লইয়া গিয়াছিলেন। বিশ বৎসর যাবৎ বেতনভোগী প্রচারক রাথিয়া (मरवलनीप योश क्रिट्ट शास्त्रन नाहे, वाक्रममास्क र्याभान क्रियांत्र शत्र মাত্র চার বৎসরের মধ্যে কেশবৃচন্দ্র তাহাই করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন। তিনি তো ইচ্ছা করিলে মহর্ষির স্নেহচ্ছয়াতলে বসিয়া আচার্যের গৌরব লইয়া নিশ্চিন্ত আরামের মধ্যে জীবন যাপন করিতে পারিতেন; কিন্তু তাঁহার জীবনের 'মিশন' যে ছিল স্বতম্ত্র—পৌত্তলিকতা, জাতিভেদ প্রভৃতি দূর করিয়া চারিদিকে বিশ্বাস, প্রেম ও আনন্দ ছড়াইতে হইবে, ধর্মকে উপাসনার গণ্ডীর মধ্যে নিবদ্ধ না রাখিয়া উহাকে জীবনের স্বক্ষেত্রে বিকশিত করিয়া তুলিয়া সর্বভারতীয় ঐক্যচেতনায় সমগ্র জাতিকে উদ্বুদ্ধ করিয়া তুলিবার দায় ও দায়িত্ব সেদিন কেশবচন্দ্রেইছিল।

ইতিপূর্বে যে ব্রাহ্মিকাসমাজের কথা বলিয়াছি, উহা কেশবচল্রের কর্ম-জীবনের ১৮৬৫ খ্রীষ্টাব্দের একটি প্রধান ঘটনা। রামমোহনের যুগ <mark>হইতে এদেশে</mark> সমাজে নারী উপেফিতা হইয়া আসিতেছে। কেশবচন্দ্র উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধের মাত্মষ্ট্র স্কুতরাং যুগচেতনা তাঁহার চিন্তায় ও কর্মে যে প্রতিফলিত হইবে, ইহা স্বাভাবিক। যে সময়ে এই ব্রান্মিকাসমাজ স্থাপিত হয় তথন নারীত্বের প্রতি শ্রন্ধাবোধ বাংলাসাহিত্যে এবং বিভাসাগরের সমাজসংস্কার প্রচেষ্টার মধ্যে সবেমাত্র দেখা দিয়াছে। নারীত্বের উন্নতিবিধায়ক উনিশ শতকের যাবতীয় উভামকে সমশ্রেণীভুক্ত করা যাইতে পারে। স্তীদাহ নিবারণ হইতে বিধবাবিবাহ আইন—সবই এক স্থরের পুনর্বিক্যাস। উনিশ শতকের জাগ্রত বাংলার পারিবারিক জীবনের প্রতি আমরা যদি একবার দৃষ্টিনিক্ষেপ করি, তাহা হইলে আমরা দেখিতে পাইব যে নারীর পূর্ব মহিমা ক্ষুণ হইয়াছে। ১৮৬২ এটাকে যুগসচেতন কবি মাইকেল নারীত্বের প্রতি ন্বজাগ্রত শ্রদ্ধাবোধকে বাঙালির সম্মুথে নৃতন করিয়া তুলিয়া ধরিলেন তাঁহার 'वीवाक्रमा' कारवा। ठिंक मिट ममरबंट कि नवहन्त श्रावक्रम कविलान रा, "ব্রাহ্মসমাজ দারা এতদিন পর্যন্ত দেশোনতির যাহা কিছু চেষ্টা হইয়াছে, তন্মধ্যে ব্রীলোক দিগের উন্নতি প্রায় লক্ষিত হয় না। উপাসনামনির স্থাপন, কি ব্রন্মবিত্যালয়, কি সদত, স্ত্রীলোকদিগের জন্ম এতন্মধ্যে কিছুই সংস্থাপিত হয় নাই। যে দেশে জ্রীলোকদিগের অভ্নতি, সে দেশের কখনো মন্ধল নাই।" সেইজন্মই তিনি ব্রাক্ষিকাসভায় মেয়েদের শুধু উপদেশই দিতেন না, যুরোপীয় মহিলা দারা তাহাদিগকে ভূগোল, গণিত ও শিল্প বিষয়ে শিক্ষিত করিয়া তুলিবার ব্যবস্থা পর্যন্ত করিয়াছিলেন। সেই একই সঙ্গে দেখিতে পাই যে কেশবচন্দ্র ''সাধারণ বিত্যালয়ে উপদেশ ও জ্ঞানোন্নতির সঙ্গে সঙ্গে বালক-দিগের হৃদয়ে ধর্মভাব" জাগ্রত করিয়া তুলিবার কথাও চিন্তা করিয়াছেন। তিনি জানিতেন, আজ যাহারা বালক আছে, যাহারা এখন বিভালয়ে লেখাপড়া শিধিতেছে, ভবিষ্যতে তাহারাই পরিবার ও দেশোন্নতির ভার গ্রহণ করিবে। তাঁহার কর্মজীবনের অন্ততম কীর্তি 'কলিকাতা কলেজ' এই

উদ্দেশ্য লইয়াই স্থাপিত হইয়াছিল। কেশবচন্দ্রের ধর্মপ্রচারের মধ্যে কত বড়ো সংগঠনমূলক আদর্শ কার্য করিত, তাহা ভাবিলে সত্যই বিস্মিত হইতে হয়।

## ১৮৬৬। মে মাস।

আর. স্কট মন্ক্রীথ নামে এক স্কটল্যান্ডীয় বণিক ভারতীয়দের চরিত্রের নিন্দা করিয়া একটি বক্তৃতা করেন, সেই বক্তৃতায় ভারতের স্ত্রীজাতির প্রতিও কটাক্ষ ছিল। সেকালের যুগ হইতে বিদেশী কর্তৃ ক ভারতবাসীর চরিত্রের উপর যে কুৎসালেপন চলিয়া আসিতেছে, উনিশ শতকের ষষ্ঠ দশকেও তাহার জের চলিয়াছে—বিংশ শতকেও চলিয়াছে। মন্ক্রীথ সাহেবের বক্তায় দেশীয়গণ স্বভাবতঃ উত্তেজিত হইলেন। কিন্তু ইহার জ্বাব দিবে কে? জাতির সম্মান রক্ষা করিবার জন্ম তখন অগ্রসর হইলেন কেশ্বচন্দ্র। কলিকাতার মেডিকেল কলেজে তিনি Jesus Christ: Europe and Asia শীৰ্ষক একটি বক্তৃতা দিলেন ৫ই মে তারিথে। এই প্রসঙ্গে 'আচার্য কেশবচন্দ্র' পুন্তকে লিখিত হইয়াছে: "মন্ক্রীথ যে প্রকার কুফ্চি প্রদর্শন করিয়া দেশীয়গণকে আক্রমণ করিয়াছিলেন, কেশবচন্দ্র সাক্ষাৎসম্বন্ধে তাহার কোন প্রতিবাদ না করিয়াও, এমনই ভাবে উভয় জাতির চরিত্র বর্ণন করিয়াছিলেন যে, তাহা পাঠ করিয়া উভয় জাতির মনে সাম্যভাব উপস্থিত না হইয়া থাকিতে পারেন না।" এই বক্তায় কেশবচক্র যুরোপ ও এশিয়া ছই দেশের ছই জাতির চরিত্রের দোষ একত্র উপস্থিত করিয়া বিশ্লেষণ করেন। গভর্ণর-জেনারেল লর্ড লরেন্স এই বক্তৃতার বিবরণ পাঠ করিয়াই কেশবচন্দ্রের স্হিত প্রিচিত হইবার ইচ্ছা প্রকাশ করিয়াছিলেন।

প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে, কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতাটি প্রাচীনপন্থী ব্রাক্ষদিগের মনঃপৃত হয় নাই, কারণ ইহাতে যীশু প্রীষ্টের প্রতি তাঁহার ভক্তিও অন্তরাগ প্রকাশ পাইয়াছিল। বিরোধিদল ইহা কেশবচন্দ্রের বিরুদ্ধে অস্ত্র হিসাবে প্রয়োগ করিতে উভত হইলেন; তাঁহাদের মধ্যে কেহ কেহ মহর্ষির কানে দিলেন—কেশববাবু তো প্রীষ্টান হইবেন মনে হইতেছে, অতএব উহাকে আর ব্রাক্ষসমাজে রাখিয়া লাভ কি? কেশবচন্দ্রের বক্তৃতায় প্রীষ্টের ঈশ্বরত্ব প্রতিপাদিত ছিল, প্রাচীনপন্থী ব্রাক্ষগণের পক্ষে উহা বরদাস্ত করা কঠিন ছিল এবং ইহার ফল এই দাঁড়াইল ষে—"আজ পর্যন্ত কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের সদে যে সমন্ধ ছিন্ন হইরাও ছিন্ন হয় নাই, এখন সমাক প্রকারে সেই সমন্ধ ছিন্ন হইরাও ছিন্ন হয় নাই, এখন সমাক প্রকারে সেই সমন্ধ ছিন্ন হইবার সমন্ধ উপস্থিত হইল।" আবার সেই কথাই বলিতে হয়—"এই সমন্ধ ছেদনের মধ্যে বিধাতার হন্ত বিগ্নমান। আর অধিকদিন একত্রে থাকিলে ধর্মের নবীন ক্তৃতিলাভ পদে পদে অবক্রম্ন হইত।" প্রাচীনেরা ব্রাধিলেন না যে, ব্রাহ্মসমাজের সংস্থাপক রাজা রামমোহন রায় প্রীষ্টের প্রতি একান্ত ভক্তিমান ছিলেন, কলিকাতান্ত্র ও ইংল্ডে তিনি একেশ্বরবাদী একাধিক গাঁজান্ত উপাসনা পর্যন্ত করিরাছেন; আশ্চর্যের বিষয় এই যে, সেই রামনোহনেরই প্রচারিত ধর্মের অন্তসরণ করিন্নাও মহর্ষির নেভূত্বে কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজ এ-বিষয়ে রাজার বিপরীত মত পোষণ করিন্না অনেকটা প্রীষ্ট-বিরোধী হইন্না পড়িয়াছিলেন। সেই জ্লুই কি কেশ্বচল্রের এই বক্তৃতার পর তব্ববোধিনী পত্রিকান্ত মন্তব্য করা হইলঃ "আক্রেপের বিষয় এই যে, সম্প্রতি এখানকার কেহ ক্রাইট্রের প্রতি নিতান্ত পক্ষপাতী হইন্না উঠিয়াছেন। ক্রাইট্রের যেরূপ চরিত্র প্রসিদ্ধ আছে, বোধহয় সেইরূপ চরিত্র ইইন্রাভালবাসেন বলিন্না ক্রাইট্রের প্রতি এত অন্তর্বক্ত হইয়াছেন।"

আলোচনা করিয়াছেন, কেবলমাত্র প্রীষ্টকে লইয়া নহে। এই বৎসরের সেপ্টেম্বর মাসের শেষভাগে কেশবচন্দ্র আর একটি বক্তৃতা করিলেন। বক্তৃতার বিষয়: "Great men" এবং তাঁহার টাউনহলের এই বক্তৃতাটির মধ্যেই আমরা পরবর্তী কালের 'সাধুসমাগম' পুন্তকের পূর্বাভাস পাই। কেশবচন্দ্র অবতার-বাদে বিশ্বাসী ছিলেন না, কিন্তু তিনি ইতিহাসের মহৎ মান্ত্রমেরের ( অর্থাৎ মানবসভ্যতার ইতিহাসে থাহাদিগকে 'Representative man' বলা হইয়া থাকে ) মহত্ত্বে আন্থাবান ছিলেন। তাইতো তিনি বলিতে পারিয়াছিলেন: "It is the aristocracy of great men that governs the world." কেশবচন্দ্রের মধ্যে তিনি দেখিতে পাইয়াছেন স্বার্থশৃক্ততা, জ্ঞানের মৌলিকতা এবং অপরাজের ক্ষমতা। ইতিহাসের প্রকৃত 'হিরো' তো ইহারাই। মহৎ মান্ত্রম্ব তৈরি হয় না—ইহারা বিধাতার স্বষ্টি, যুগের প্রয়োজনেই ইহাদের

আবির্ভাব এবং পৃথিবীর সকল সভ্যজাতির মধ্যেই ইতিহাসের মহৎ মানবের আবির্ভাব ঘটিয়া থাকে; চৈতন্ত, যীশু, মহম্মদ—সকলকেই কেশবচল্র ইতিহাসের প্রতিনিধিস্থানীয় মানুষ হিদাবে স্বীকৃতি দিয়াছেন, অবতার বলিয়া পূজা করেন নাই। তাঁহার এই দৃষ্টিভঙ্গির প্রকৃত তাৎপর্য সেদিন অনেকেই বৃঝিতে পারেন নাই; তাই তাঁহার এই 'গ্রেট মেন' বক্তৃতাটিতে অভিসদ্ধি আরোপ করিয়া বলা হইয়াছিল যে, কেশবচল্র বৃঝি স্বয়ং এইবার নিজেকে একজন 'প্রফেট' বা অবতারকল্প পুক্ষ বলিয়া জাহির করিতেছেন। কিন্তু তিনি কথনো তাহা করেন নাই। এইথানেই তাঁহার মহন্ত।

## ॥ এগারো॥

''সাধু যাহার ইচ্ছা, ঈশ্বর তাহার সহায়।''

"Truth is not the slave of wealth, it is not the slave of even the emperors, Truth is Brahmoism."

এই মূলমন্ত্র দৃঢ় বিশ্বাসের সহিত হৃদয়ে ধারণ করিয়া কেশবচন্দ্র স্বাধীনভাবে কার্যক্ষেত্রে অবতীর্ণ হইলেন। কেশবচন্দ্রের সমগ্র জীবনেতিহাস, তাঁহার প্রত্যেকটি কার্য ও চিন্তা ইহাই প্রমাণ করে যে, তিনি "কখন কোন কার্য ঈশবের আদেশ ভিন্ন করিতেন না।" আমরা দেখিয়াছি, মহর্ষি তথা কলিকাতা সমাজের সহিত তাঁহার বিচ্ছেদের ব্যাপার এক মাস নহে, তুই भाम नरह, नीर्घ छ्हे वरमत्रकान यावर हिनतारह ववर वह ममरत्रत मर्पा ''मकन ব্রান্ধের মন বেমন এসময়ে উত্তেজিত অবস্থা ধারণ করিয়াছিল, তাহাতে তিনি অতি প্রথমেই নূতন সমাজ গঠন করিতে পারিতেন।" কিন্তু তিনি তাহা করেন নাই; তিনি অব্যগ্রচিত্তে ঈশ্বরনির্দিষ্ট সময়ের জন্ম প্রতীক্ষা করিয়াছেন, প্রবীণ এবং প্রাচীনপন্থী সমাজীদের শুভব্দ্ধির নিকট বারবার আবেদন জানাইয়াছেন, মহর্ষির সহিত একত্রে থাকিবার যত্ন পর্যন্ত বারবার করিয়াছেন। বিচ্ছেদের স্থচনা হইতে একটি নৃতন সমাজগঠনের প্রস্তুতিপর্ব চলিয়াছে ছই বৎসর। তারপর যখন বুঝিলেন সময় উপস্থিত হইয়াছে, তখন তিনি "ব্রাক্ষসাধারণকে নূতন সমাজের পত্তন দেওয়ার জন্ম আহ্বান করিলেন। সে আহ্বান সকলের প্রাণে সাড়া তুলিল" এবং তারপুর ইতিহাসের এক মাহেক্রফণে বাংলার মাটিতে ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ ( The Brahmo Samaj of India) স্থাপিত হইল।

ইতিহাস-প্রসিদ্ধ এই ঘটনাটির তারিখ ছিল ১৮৬৬ গ্রীষ্টাব্দের ১১ই নভেম্বর অর্থাৎ রামমোহন রায়ের ব্রাহ্মসমাজ স্থাপনের সাঁই ত্রিশ বৎসর পরে। বাংলার উর্বর মাটিতে সেই যুগমানব একদা বিশ্বজনীন এক নৃতন ধর্মের বীজ বপন করিয়া গিয়াছিলেন, চৌদ্দ বৎসর পরে দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর স্বীয় প্রতিভাবারি সিঞ্চনে সেই বীজকে পরিপুষ্ট করিয়া তুলিলেন, কালে সেই বীজ অম্কুরিত

হুইল। তারপর তাহাকেই ইহার ইতিহাস-নির্দিষ্ট পরিণতির পথে লইয়া যাইবার জন্ম কেশবচন্দ্র আজ ভারতব্যীয় ব্রাহ্মসমাজ প্রতিষ্ঠিত করিলেন। সেদিন, ১১ই নভেম্বরের সন্ধ্যায়, নবসমাজ প্রতিষ্ঠার উদ্বোধনী বক্তৃতায় কেশব্চন্দ্ৰ যখন বলিলেনঃ "We have met here to discharge a most important duty, which we owe to ourselves, to our Church, and to India ··· May God enable us to achieve it." কেশবচন্ত্রের এই উক্তির মধ্যে ছুইটি কথা বিশেষভাবে লক্ষণীয়—to India আর God; স্পষ্টতঃই দেখা যাইতেছে, রামমোহন-স্থাপিত ও দেবেক্তনাথ-পরিচালিত ব্রাহ্ম-সমাজের এই যে পরিবর্তন, এই যে নৃতন ও পৃথক সমাজ স্থাপনের প্রয়াস— ইহার মধ্যে প্রতিম্বন্দিতার কোন প্রশ্ন ছিল না (কোন কোন লেখক যাহার हिक्किं कितिश थारकन), ভারতবর্ষের কল্যাণসাধনই ছিল ইহার লক্ষ্য আর একমাত্র ঈশ্বরের উপর ভরদা রাখিয়াই কেশ্বচন্দ্র এই মহৎ কার্য দাধনে সেদিন অগ্রসর হইয়াছিলেন। স্বীয় অভিজ্ঞতা ও দূরদৃষ্টিবলে কেশবচক্র সমগ্র ভারতের ঐক্য সম্বন্ধে স্থির নিশ্চয় হইয়াছিলেন। তথন রাজনীতি ক্ষেত্রে ব্রিটিশ ইণ্ডিয়ান এসোসিয়েশন ভারতের শুধু ব্রিটিশ শাসিত অঞ্চল-সমূহের ঐক্যের কথা চিন্তা করিয়াছিল, কিন্তু ধর্মের ক্ষেত্রে কেশবচন্দ্র সমগ্র ভারতের ঐক্য চিন্তাকে 'ভারতব্যীয় ব্রাক্ষসমাজ' এই কথাটির মধ্যে রূপ দিতে চাহিলেন।

এই প্রদক্ষে ম্যাক্সমূলারের একটি মন্তব্য উদ্ধৃতিযোগ্য। কেশবচন্দ্র ও দেবেন্দ্রনাথের মধ্যে বিচ্ছেদের কারণ নির্ণয় করিয়া পরবর্তীকালে (১৮৮৪খ্রীঃ) তিনি লিখিয়ছিলেন: "So far I can judge, Debendranath and his friends were averse to unnecessary innovations and afraid of anything likely to wound the national feelings of the great man of the people. They wanted before all to retain the national character of their religion." ম্যাক্সমূলার উল্লিখিত ব্রাদ্ধর্মের এই 'national character' বলিতে দেবেন্দ্রনাথ ও তাঁহার অন্বর্তীগণ হিন্দ্ধর্মের গণ্ডীর মধ্যে আবদ্ধ থাকাকেই ব্রিতেন। দেবেন্দ্রনাথের পর কলিকাতা ব্রাহ্মসমাজের সভাপতি হইয়াছিলেন

রাজনারায়ণ বস্থ এবং তিনিও ঐ একই আদর্শহারা পরিচালিত হইয়াছিলেন।
হিল্পুর্বর্মর ও হিল্পাস্তের কাঠামোর মধ্যে থাকিয়া ইহারা ব্রাহ্মধর্মের সর্বজনীনভাব সম্পর্কে যে ব্যাখ্যান দিয়াছিলেন তাহার মধ্যে আর বাহাই থাকুক
রামমোহনের আদর্শ যে ছিল না, ইহা বলাই বাহুল্য। দৃষ্টিভঙ্গির এই মূলগত
প্রভেদ হইতেই ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসাজের উৎপত্তি। প্রকৃতপক্ষে কলিকাতা
রাহ্মসাজ মুথে universal বলিলেও, কার্যতঃ হিল্পাস্ত্র ভিন্ন অন্ত লাক্র স্পর্শ
করেন নাই; ইহারা কথনো অন্তান্ত ধর্মের শাস্ত্র হইতে সত্য সংগ্রহে তৎপর
হন নাই। তাই আময়া দেখিতে পাই যে, ভারতবর্ষায় ব্রাহ্মসমাজ স্থাপিত
হইবার পূর্বে কেশবচক্রই সর্বপ্রথম এমন একখানি গ্রন্থসংকলনের জন্ম প্রয়াস
পাইলেন "যে গ্রন্থে সকল দেশের সকল সম্প্রদায়ের সকল শাস্ত্র হইতে
সংগৃহীত সত্য একত্র নিবন্ধ থাকিবে।" এই সময়ে কেশবচক্রের সঙ্গে আসিয়া
মিলিত হইলেন আর একটি প্রতিভা। ইনি উপাধ্যায় গৌরগোবিন্দ রায়।
আর্যশাস্ত্রে পারদর্শী, মহাজ্ঞানী ও যোগী উপাধ্যায় মহাশয়ই কেশবচক্রপরিকল্পিত ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের আদর্শ (motto) রচনা করিয়া
দিয়াছিলেন। সেই আদর্শ এই শ্লোকটিতে ব্যক্ত হইয়াছে:

স্থবিশালমিদং বিশ্বং পবিত্রং ব্রহ্মমন্দিরম্।
চেতঃ স্থনির্মলন্তীর্থং সত্যং শাস্ত্রমনশ্বরম্ ॥
বিশ্বাসো ধর্মমূলং হি প্রীতিঃ পরমসাধনম্।
স্থার্থনাশস্ত বৈরাগ্যাং ব্রাক্ষারেবং প্রকীঠ্যতে॥

রামমোহন বাঁচিয়া থাকিলে আজ দেখিতে পাইতেন বে, বিশ্বজনীন একটি ধর্মপ্রতিষ্ঠার জন্ম তাঁহার যে বিরাট পরিকল্পনা ছিল, তাহা এই শ্লোকটিতে কী মথার্থভাবেই না অভিব্যক্ত হইয়াছে। এই 'মটো'ই 'শ্লোক সংগ্রহ' পুস্তকের সর্বপ্রথমে স্থান পাইয়াছে; 'ধর্মতন্ধ' পত্রিকার শিরোনামায়ও ইহা মুদ্রিত হইত। সর্বশাস্তের সার সত্য সংকলন করিবার উদ্দেশ্যে কেশবচন্দ্র তাঁহার অন্তগামী চারজন বন্ধকে নিয়োগ করেন। মহেল্রনাথ বস্থ গ্রীপ্রশাস্তের, অঘোরনাথ ও গৌরগোবিন্দ হিন্দুশাস্তের এবং অমৃতলাল বস্থ কোরাণের প্রবচনগুলি সংকলন করেন। ইহাই ছিল তাঁহার কার্যপদ্ধতি।

ভারতবর্ষীর ব্রাহ্মসমাজ প্রতিষ্ঠার ইতিহাস স্থপরিচিত; স্থতরাং এখানে আমরা তাহার বিস্তারিত আলোচনা করিব না। কুভূহলী পাঠক ইহার সবিশেষ বিবরণ জানিতে ইচ্ছা করিলে 'আচার্য কেশবচন্দ্র' গ্রন্থখনি পড়িতে পারেন। এইখানে শুধ্ এইটুকু বলিলেই যথেষ্ঠ হইবে যে, ভারতবর্ষীয় ত্রাক্ষ-সমাজের প্রাথমিক উদ্বোধন করিয়া কেশবচন্দ্র যথন প্রথম প্রস্তাব উত্থাপন করিয়া বলিলেন—''য়াহারা ব্রাহ্মধর্মে বিশ্বাস করেন, তাঁহাদের নিজ মদল-সাধন এবং ব্রহ্মজ্ঞান ও ব্রহ্মোপাসন। প্রচারোদেখে ভাঁহারা ভারতব্ধীয় ব্ৰাদ্মসাজ' নামে সমাজবদ্ধ হউন'', তথন সকলেই একবাক্যে ইহা সমৰ্থন করেন। দশদিন পূর্বে 'ইণ্ডিয়ান মিরারে' এই সভার একটি বিজ্ঞাপন বাহির হয় এবং ১১ই নভেম্বর সভার দিন হুইশতাধিক উৎসাহী ব্রাহ্মগণ হাঁটু পর্যন্ত জল ভাঙিয়া গিয়া সভার উপস্থিত হন। সভার উপস্থিত ব্যক্তিবর্ণের মধ্যে ছিলেন, উমানাথ গুপ্ত (ইনি সভাপতির আসন গ্রহণ করেন), প্রতাপচক্র মজুমদার, অঘোরনাথ গুপ্ত, মহেল্রনাথ বস্তু, বিজয়কৃষ্ণ গোস্বামী, হরনাথ রায়, নবগোপাল মিত্র, গোবিন্দচক্র ঘোষ, অমৃতলাল বস্থ ও কান্তিচক্র মিত্র। এই সভাতেই প্রতাপচক্র মজুমদার বলিয়াছিলেনঃ ''আমরা যথন ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষসমাজ-বৃদ্ধ ইইতেছি তথন কোন ধৰ্মকে, কোন শাস্ত্ৰকে বা কোন ব্যক্তিকে আমাদের সমাজের বাহিরে রাখিতে পারি না।" সর্বশেষে ব্রাহ্মধর্মপ্রচারের জন্ম তাঁহার জীবনব্যাপী যত্ন, একাগ্রতা ও ধর্মান্তরাগের জন্ম দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুরকে কৃতজ্ঞতাস্থচক একখানি অভিনন্দন পত্র দিবার প্রস্তাব করা হয়।

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ তাহার ঐতিহাসিক ভূমিকায় অবতীর্থ হইল।
কেশবচন্দ্রের ধর্মমত এক বিবর্তনের দিকে অগ্রসর হইতেছিল। রামমোহনের ব্রাহ্মধর্মকে তিনি হিন্দুত্বের সংকীর্ণ গণ্ডীর বাহিরে আনিয়া সকল
দেশের সকল জাতি ও সম্প্রদারের উপযোগী প্রগতিশীল এক বিশ্বজ্ঞনীন ধর্মে
পরিণত করিতে চাহিলেন। সেই যে জীবনের আরম্ভে তিনি উপলব্ধি
করিয়াছিলেন যে, মানবসভ্যতার নিয়তি হইতেছে এক ঈশ্বর, এক সত্য ও
এক সমাজের পথে অগ্রসর হওয়া, সেই কল্পনাকে আজ তিনি ভারতব্যীয়
ব্রাহ্মসমাজের মাধ্যমে রূপায়িত করিতে চাহিলেন। তিনি এই নৃতন

সমাজের সম্পাদক নিবৃক্ত হইলেন, কোনো ব্যক্তিবিশেষ এই নৃতন সমাজের সভাপতি ছিলেন না। কথিত আছে, কেশবচন্দ্র বলিতেন—স্বরং ঈশ্বর ইহার সভাপতি। তিনি ছিলেন ইহার সম্পাদক আর প্রতাপচন্দ্র ও উমানাথ গুপ্ত ছিলেন সহকারী সম্পাদক। "সকল জাতির ধর্মগ্রন্থ হইতে সত্য ও বাণী সংকলিত হইয়া ব্রাহ্মসমাজের ধর্মোপদেশের অন্তর্ভূত হইল। এই প্রথমবার বিধিমত বাইবেল, কোরাণ, জেন্দাবেন্ত এবং হিন্দুশাস্ত্র হইতে সংকলিত ও উদ্ভূত বাণী সমভাবে ব্রাহ্মধর্মের শাস্ত্রের অঙ্গীভূত হইল।" কেশবচন্দ্রের নেতৃত্ব ও প্রেরণ। ব্রাহ্মসমাজকে আজ যেন তাহার নিয়তিনির্দিষ্ট পরিণতি দান করিল।

অনেকেরই ধারণা যে, কেশবচন্দ্রের আধ্যাত্মিক জীবনের ভিত্তি মহর্ষি কর্তৃ প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। এ ধারণা নিতাস্তই ভুল। কেশবচন্দ্রের জীবনে-তিহাস ঘাঁহারা গভীরভাবে অন্থশীলন করিয়াছেন, ঘাঁহারা তাঁহার সমগ্র রচন। শ্রদার দহিত পাঠ করিরাছেন, তাঁহারা দেখিতে পাইবেন যে, ব্রাহ্মসমাজ বা দেবেন্দ্রনাথের সংস্পর্লে আসিবার বহু পূর্বেই কেশবচন্দ্রের ধর্মজীবন শুক্ হইয়া গিয়াছে। অন্থ বৃক্তি দূরে থাকুক, কেশবচন্দ্রের 'জীবনবেদ' গ্রন্থই ইহার অভ্রান্ত সাক্ষ্য বহন করে। ধর্মজীবনের উবাকালে, যখন তিনি কোনে। ধর্মসমাজে সভ্যরূপে যোগদান করেন নাই, আমরা দেখিতে পাই তথনই কেশবচক্র প্রার্থনার ভিতর দিয়া ধর্মকে পাইয়াছেন। প্রার্থনাই কেশবচক্রের গুরু—ইহা তিনি নিজে বলিয়াছেন, অন্তরে অন্তব করিয়াছেন; তাইতো তিনি দৃঢ় প্রত্যায়ের সহিত বারবার বলিয়াছেন—বেদবেদান্ত, কোরাণ পুরাণ অপেক্ষা প্রার্থনা শ্রেষ্ঠ। তিনি শুধু প্রার্থনা করিতেন না, প্রার্থনা করিয়া তিনি ঈশ্বরাদেশের জন্ম অপেক্ষা করিতেন। প্রার্থনা এবং ঈশ্বরাদেশ—ইহাই ছিল কেশবচল্রের ধর্মজীবনের নিয়ামক, তাঁহার জীবনাত্শীলনের সময় এই কথাতি বিশেষভাবে মনে রাখিতে হইবে। বলা বাহুল্য, এইজন্তই তিনি নিজেকে দেবেন্দ্রনাথের ধর্মমতের ভিতর দীর্ঘকাল আবদ্ধ রাখিতে পারিলেন ন। মহর্বিদেবের সহিত যথন ধর্ম ও সমাজসংস্থার সম্বন্ধে মতদ্বৈধ দেখা দিল এবং তিনি যথন বিবেকের স্মুম্পষ্ট বাণী কানে শুনিতে পাইলেন, ইতিহাসের ইঞ্জিত যথন তিনি ধরিতে পারিলেন, তথন কেশবচল্র আর স্কৃত্তির থাকিতে

পারিলেন না। ব্রাহ্মসাজকে পারিবারিক ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত করিতে ব্যগ্র হইয়া এবং জাতিভেদ, পৌত্তলিকতা ও সর্ববিধ সামাজিক কুসংস্কারের বিরুদ্ধে দাড়াইয়া তিনি ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ গঠন করিলেন।

মুষ্টিমেয় কয়েকজন ধর্মাত্রাগী তরুণদের লইয়া কেশবচন্দ্র স্বাধীন কর্মক্ষেত্র অবতীর্ণ হইলেন। সকলেই ঈশ্বরকে সাক্ষী রাখিয়া প্রচারত্রত গ্রহণ করিলেন। ইঁহাদের অন্তরে সেদিন কেশবচন্দ্র যে উৎসাহের আগুন জালিয়া দিয়াছিলেন, ইঁহাদের প্রত্যেকের মনে বৈরাগ্য ও ধর্মপ্রচারের উৎসাহ তিনি যেভাবে সঞ্চারিত করিয়া দিয়াছিলেন, আজ এই স্থদ্রকালের ব্যব্ধানে, আমাদের পক্ষে তাহা যথায়থ হুদয়ঙ্গম করা কঠিন। অল্লদিনের মধ্যেই সকলে দেখিতে পাইল যে কেশ্বচন্দ্র অসম্ভব সম্ভব করিয়াছেন। একে একে প্রচারকগণ প্রচারক্ষেত্রে নামিয়া গেলেন। গৌরগোবিন্দ, প্রতাপচন্দ্র, অঘোরনাথ, বিজয়কৃষ্ণ, অমৃতলাল, ত্রৈলোক্যনাথ সান্তাল প্রভৃতি কেশব-চন্দ্রের ভবনে সমবেত হইতেন এবং ''সকলেই প্রায় তাঁহার গৃহে অবহিতি করিয়া সদালাপ, সংপ্রসঙ্গ ও উপাসনায় সময়ক্ষেপ করিতেন।'' ইহাদের প্রত্যেকের ''তথনকার বৈরাগ্য সাধনসাপেক ছিল না, আপনা-আপনি বিকশিত হইয়াছিল।…তধন এমনই প্রকৃত বৈরাগ্যের বায়ু বহিত যে, মহিলারাও কোন কষ্টকে কষ্ট জ্ঞান করিতেন না; ক্টতে ও দীনতাতে, অন্নহীনতা ও ব্স্তহীনতাতে আনল করিতেন, সর্বদাই প্রফুল্লচিত্তে ভগবান্কে ধক্তবাদ দিতেন।'' ঈশ্বর-বিশ্বাস কতথানি গভীর হইলে, ধর্মবোধ কতথানি আন্তরিক হইলে, ইহা সম্ভব তাহা বস্তুতান্ত্রিকতায় পূর্ণ ভোগসর্বস্ব আজিকার এই পৃথিবীতে আমরা সহজে কল্পনা করিতে পারি না।

ষে বৎসর কলিকাতার ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষসমাজ স্থাপিত হয় সেই বংসরের শেষভাগে কলিকাতার সাংস্কৃতিক ইতিহাসের একটি উল্লেখযোগ্য ঘটনা হইল মেরি কার্পেণ্টারের আগমন। জনহিতৈষিণী এই ইংরেজ মহিলা এ-দেশের স্ত্রীজাতির উন্নতির কথা বিশেষভাবে চিন্তা করিয়াছিলেন। তথন মেয়েদের শিক্ষার ক্ষেত্রে বেথুন-বিভাসাগরের মিলিত প্রয়াসের ফলে কলিকাতা তথা বাংলা দেশে এক নৃতন যুগের স্চনা হইয়াছে। সেই সঙ্গে যুক্ত হইয়াছে

কেশবচন্দ্রের উত্তম। কলিকাতার আদিরা কুমারী কার্পেন্টার কেশবচন্দ্রকে তাঁহার একমাত্র বন্ধু ও সহার পাইলেন। বেলভেডিয়ারে বড়লাটের প্রাসাদে তিনি অতিথি হইয়াছিলেন, ''এবং সেই রাজভবন হইতে পদব্রজে সর্বদা তিনি কেশবচন্দ্রের কল্টোলার ভবনে যাতায়াত করিতেন। মিস কার্পেন্টার কর্ত্বক আন্দোলনের ফলস্বরূপ, পরসময়ে কেশবচন্দ্র স্ত্রীশিক্ষয়িত্রী বিত্যালয় নামে একটি বিত্যালয় সংস্থাপিত করেন। এই বিত্যালয় এদেশীয় স্ত্রীলোকগণের উচ্চতর শিক্ষার হত্রপাত করে।'' একদিন ব্রাক্ষিকাসমাজের পক্ষ হইতে মিস কার্পেন্টারকে অভিনন্দিত করা হইল। আর একদিন ডাক্তার গুভিড চক্রবর্তীর বাড়িতে কার্পেন্টারের সন্মানে একটি সায়া সম্মেলন হইল। কেশবচন্দ্র কতিপয় ব্রাহ্মবন্ধু ও ব্রাহ্মিকাভয়ীদের লইয়া এই সম্মেলনে যোগদান করেন।'' এ দেশীয় অন্তঃপ্রবাসিনী মহিলাদিগের ইংরাজি 'ইভনিং পার্টিতে' গমন করার এই প্রথম দৃষ্টাস্ত। বাঙালির মেয়ে বন্ধন-মুক্তির পথে আর এক ধাপ অগ্রসর হইল।

এই প্রদঙ্গে একটি কথা বলিবার আছে। পাশ্চান্তা প্রথার অনুসরণে অন্তঃপুরের মেয়েদের বাহিরে অবাধ মেলামেশার ভিতর দিয়া তাহাদিগকে রাতারাতি 'স্বাধীন জেনানায়' পরিণত করিবার পক্ষপাতী কেশবচন্দ্র আদৌ ছিলেন না। এই বিষয়ে তাঁহার অভিমত খুবই স্ফুম্প্ট। জ্রীলোকদিগকে জাের করিয়া বা অনুরোধ করিয়া স্বাধীন করার পক্ষপাতী তিনি ছিলেন না। সেই সময়ে কলিকাতার বহু ধনী ও সম্রান্ত পরিবারের মধ্যে এই ক্যাসান দাড়াইয়াছিল বে, বাড়ির মেয়েদের মেম সাজাইয়া, লাটসাহেবের বাড়িতে সভাসমিতিতে লইয়া যাওয়া ও সেকয়াও করানই বৃদ্ধি জ্রী-স্বাধীনতার নিদর্শন। এইরপ অর্থহীন অনুকরণ কেশবচন্দ্র কোনােদিনই পছল করিতেন না। তাই তিনি বলিতেন: ''আমি নিশ্চয়ই বলিতেছি যে, এরপ করিলে জ্রী স্বাধীন হন না। ভিতরে পরিবর্তন হইল না, অথচ অনুকরণ করিতে শিক্ষা দিলে, এদেশীয় রমণীদিগকে স্বাধীনতা শিক্ষা দেওয়া হইবে না। আমি আত্মার স্বাধীনতা, মনের স্বাধীনতাকে প্রকৃত স্বাধীনতা জ্ঞান করি।' কেশবচন্দ্রে এই অভিমত আজিও তাহার মূল্য হারায় নাই।

"তোমরা যাও, উত্তর দক্ষিণ পূর্ব পশ্চিম চারিদিক হইতে প্রচার কর, দিকে দিকে ভারতীয় ব্রাহ্মসমাজের আধিপত্য স্থাপন কর।"—এই প্রকার জলন্ত উৎসাহের বাণী প্রচারকদের প্রত্যেকের হৃদয়ে সঞ্চারিত করিয়া দিয়া, সেদিন কেশবচন্দ্র কি ভাবে এই নৃতন সমাজের প্রসারে ও বিস্তারে যত্নবান হইরাছিলেন, সে কাহিনী বিস্তাবিতভাবে বর্ণনা করিবার প্রয়োজন নাই। শুধু এইটুকু বলিলেই যথেষ্ট হইবে মে, বিজয়কৃষ্ণ, যত্নাথ, অঘোরনাথ প্রমুখ "প্রচারকগণ এখন হইতে দেশদেশান্তরে ভ্রমণ করিয়া বক্তৃতাদি দ্বারা জলন্ত-ভাবে প্রচার করিতে লাগিলেন। পৌত্তলিকতার সহিত সংস্রব ত্যাগ কর, একমাত্র অদিতীয় ঈশ্বরের উপাসনা কর, জাতিভেদ পরিহারপূর্বক মহুফের মধ্যে ভাতৃত্ব স্থাপন কর, নিয়ত প্রার্থনা কর, সংকার্য কর—ইহাই সকল উপদেশের সার ছিল।" বলা বাহুল্য, এই প্রচারকার্য নির্বিবাদে সম্ভবপর হয় নাই, বহুস্থানেই প্রচারকদিগকে নির্যাতনের সন্মুখীন হইতে হইয়াছিল। প্রচারকদের একটি দল গিয়াছিলেন পূর্বক্ষে আর স্বয়ং কেশবচল্র, উমানাথ, অমৃতলাল, মহেন্দ্রনাথ ও প্রতাপচন্দ্রকে লইয়া উত্তর-পশ্চিম প্রদেশ ও পাঞ্জাব গমন করেন। চারিদিকে উৎসাহের আগুন জলিয়া উঠিল, সর্বত্রই ব্রাহ্ম আন্দোলন যেন একটি বান্তব রূপ লইয়া নবজাগরণের ইতিহাসে ন্তন তরঙ্গ তুলিল। এই সময়কার প্রচারযাত্রায় কেশবচন্দ্র ভাগলপুর, মুদ্দের, বাঁকিপুর, এলাহাবাদ, কাণপুর, দিল্লী, লাহোর, অমৃতসর প্রভৃতি স্থানে ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষসমাজের পতাক। উড্ডীন করিয়াছিলেন। কেশব্চন্দ্র যে সর্বত্র ধর্মের প্রসঙ্গ আলোচনা করিতেন তাহা নহে, শিক্ষা ও সমাজ সংস্থারের কথাও বিশেষভাবে আলোচনা করিতেন। কেশবচন্দ্র সর্বত্রই ইংরেজিতে ব্জৃতা করিতেন এবং তাঁহার সেই বক্তৃতা শুনিবার জন্ম লেফটেনাণ্ট-গভর্ণর হইতে আরম্ভ করিয়া উচ্চ রাজপুরুষরাও আদিতেন। কেশব্চক্রের জীবনেতিহাসে দেখা যায় যে, তিনি ছিলেন একজন অক্লান্ত বক্তা। ১৮৬৬-র শেষ ভাগ হইতে ১৮৬৭-র এপ্রিলের প্রথম সপ্তাহ—এই সময়ের মধ্যে তিনি চব্বিশটি বক্তৃতা দিয়াছিলেন। ইহা হইতেই বুঝিতে পারা যায় যে কী অক্লান্তকর্মা পুরুষ ছিলেন কেশবচন্দ্র।

কেশবচন্দ্রের বক্তৃতাই ছিল তথনকার দিনে গুনিবার জিনিস। রাম-

গোপাল ঘোষের পর বাঙালির মুখে ইংরেজি বক্তৃতা এমন আর কেহ কথনো শোনে নাই। এ দেশে মৌখিক বক্তার (extempore speech) প্রবর্তক তিনিই। "It was Keshub Chandra Sen who first made use of the platform for public addresses and revealed the power of oratory over the Indian mind,—এই উক্তি আদৌ অত্যক্তি নয়। তাঁহার আকৃতি যেমন ছিল রাজশ্রীমণ্ডিত, "কণ্ঠস্বর ছিল তেমনি গভীর, শক্তিদম্পন্ন অধচ সঙ্গীতের মতন মধুর।" ভারতের ন্ব-জাগরণের সেই প্রদীপ্ত মধ্যাহ্নকালে কেশবচল্রের বাগ্মীতার ফুলিঙ্ক সত্যই চারিদিকে ছড়াইয়া পড়িয়া, এক বিচিত্র উন্মাদনার স্বষ্টি করিয়াছিল। যে শুনিত সেই-ই মন্ত্রমুগ্নের মতন হইয়া যাইত। ভাষা ও ভাবের সম্পদে, শব্দবিস্থানে, বলিবার ভঙ্গিতে, প্রাঞ্জলতা ও লালিত্যে বাগ্মীশ্রেষ্ঠ কেশবচন্দ্রের ইংরেজি বক্তৃতামালা আজো পৃথিবীর বিশায় হইরা আছে এবং আজো ঐগুলি ইংরেজি সাহিত্যের পর্ম সম্পদ বলিয়া স্বীকৃত। সমকালীন বাংলার তরুণ্দের মনে কেশবচন্দ্রের বক্তৃতা কী গভীর প্রভাব বিস্তার করিয়াছিল, তাহা তাঁহার রাজনৈতিক মানসপুত্র স্তার স্থারেক্রনাথ স্বীয় আত্মজীবনী A Nation in Making গ্রন্থে লিপিবন্ধ করিয়াছেন। তিনি লিখিয়াছেন যে, আমেরিকার জ্যানিয়েল ওয়েবেটার আর ইংলওের জন ব্রাইটের সমতুল্য বাগ্মী ছিলেন ভারতের কেশবচন্দ্র।



"জাগ্রত জীবন 'পরে জাগিল প্রভাত।"—সেদিন ইতিহাসের গতিপথেই ঠিক এমনই একটি নূতন প্রভাতের স্চনা করিয়া দিয়া, নব্জাগ্রত বাংলার বুকে আবিভূতি হইয়াছিল কেশবচক্র সেনের ভারতব্যীয় ব্রাহ্মসমাজ। সেই প্রভাতের নৃতন আলো গিয়া পড়িল আধুনিক ভারতবর্ষের মানসলোকে— ন্তন সমাজবোধ, ন্তন ধর্মচিন্তার উদ্বেলিত হইরা উঠিল নবীন ভারতবর্ষ। ভারতব্রীয় ব্রাহ্মসমাজ সকল দিক দিয়াই সেদিন সমগ্র ভারতবর্ধে এক নৃত্ন যুগের স্টনা করিয়া দিয়াছিল—বাংলার সহিত বোষাই, মাদ্রাজ, পাঞ্জাব প্রভৃতি ভারতের দূরবর্তী অঞ্লের আত্মিক ঘনিষ্ঠতা উনিশ শতকের ইতিহাসে এই পর্ব. হইতেই আরম্ভ। সেদিন সর্বভারতীয় নেভূত্বের পদে অধিষ্ঠিত ছিলেন একটি মাত্র মাতুষ। তিনি ব্রহ্মানন্দ কেশব্চক্র সেন। বাংলাকে কেন্দ্র করিয়া, তিনি সেদিন ভারতবর্ষের সকল দিকেই তাঁহার আহ্বান পাঠাইয়াছিলেন। একটি নিবিড় ঐকাবোধের ভিতর দিয়া সমগ্র জাতিকে তিনি এইবার গড়িয়া তুলিতে অগ্রসর হইলেন। ইতিহাসে ইহাই ছিল সেদিন তাঁহার অশ্রতম ভূমিকা। শূ্নুগর্ভ উৎসাহ দারা তিনি জাতিকে সঞ্জীবিত করেন নাই, বাক্যচ্ছটায় তাহার চিত্তকে তিনি বিমুগ্ধ করেন নাই, শৌখিন দেশহিতৈষী তিনি ছিলেন না, বা খ্যাতিপ্রয়াসী ধর্মসংস্কারকও তিনি ছিলেন না, অধবা বাহিরের কতকগুলি হিতকর অনুষ্ঠানে মত হইয়া তিনি কখনে। সাময়িক জৌলুষ সৃষ্টি করিবার প্রয়াস পান নাই। তাঁহার পূর্ববর্তী মনীষিদের সহিত এইখানেই ছিল কেশবচন্দ্রের লক্ষণীয় পার্থকা। তিনি বুঝিতেন মাত্র কাজে নয়, বিখাদেই বাঁচিয়া থাকে। বিখাসের বলেই সে অনন্ত উন্নতি ও বিস্তারের পথে অগ্রসর হয়। জীবনের চারিদিকে তীক্ষ্ব ও অত্নসন্ধিৎস্থ দৃষ্টি নিক্ষেপ করিয়া কেশবচন্দ্র দেখিতে পাইলেন, জাতীয় চরিত্রের কোণায় ত্রুটি, কোণায় ইহার তুর্বলতা। রামমোহনের ব্রাহ্মসমাজকে যদি তাহার নিয়তি-নির্দিষ্ট পরিণতির পরে লইয়া ষাইতে হয়, যদি ইহাকে জাতীয় জীবনের সহিত একীভূত করিতে হয়, তাহা হইলে সর্বাত্রে ব্রাহ্মসমাজের আধ্যাত্মিক পরিবর্তন সাধন করিতে হয়।
ভারতবর্ষীয় রাহ্মসমাজের ঐতিহাসিক প্রয়োজনীয়তা ছিল এইবানেই।
শুক্ষ উপাসনা নয়, সপ্তাহে একবার মাত্র ব্রহ্মের শ্বরণ করা নয়, জীবন্ত ভক্তি
আর জ্বলন্ত বিশ্বাসেরই সেদিন স্বচেয়ে বেশি প্রয়োজন হইয়াছিল—জীবন্ত
ঈশ্বরের ধর্মকে আশ্রয় করিয়াই সমাজে এবং জীবনে—জীবনের প্রত্যেকটি
চিন্তার ও কার্যে, সেই বিশ্বাস ও ভক্তিকে মূর্ত করিয়া তুলিবারই প্রয়োজন
সেদিন হইয়াছিল। কেবলমাত্র মতের কিছা অন্তর্টানের ধর্ম লইয়া তো
জীবনের সামগ্রিক বিকাশ সম্ভব নয়—প্রয়োজন জীবন্ত ভক্তির ধর্মের, জলন্ত
বিশ্বাসের ধর্মের। এই বিশ্বাস, এই ভক্তি দ্বারা পুরাতন ব্রাহ্মসমাজের
আধ্যাত্মিক সংস্কার সাধন করিবার মহৎ উদ্দেশ্য লইয়াই সেদিন কেশবচল্র
ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ প্রতিত্তা করিয়াছিলেন। উনিশ শতকের নবজাগরণের
ইতিহাসে ইহা একটি বড় রকমের পথচিছ্ (landmark)—ইহা যেন
আমরা ভূলিয়া না যাই।

1 4646

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের তথনো পর্যন্ত নিজস্ব কোনো গৃহ ছিল না, মিলিত উপাসনার জন্তও কোনো স্থান ছিল না। সমাজ স্থাপিত হইরা অবধি এখানে-ওখানে উপাসনা চলিয়া আসিতেছে, কখনো স্থল বাড়িতে, কখনো ভাড়া-করা বাড়িতে, আবার কখনো বা কেশবচল্রের কলুটোলার ভবনে। এইবার তিনি সমাজের একটি নিজস্ব গৃহের কথা চিন্তা করিলেন। পুরাতন সমাজগৃহে তাঁহারা উপাসনা করিবার অন্নমতি প্রথমাবিধিই পান নাই। সমাজ স্থাপিত হইয়াছে, ইহার জন্ম এখন গৃহ দরকার। কেশবচল্রের প্রকৃতি এমনই ছিল যে কোনো কাজই তিনি অসমাপ্ত বা অর্ধসমাপ্ত রাখিতেন না। কিন্তু টাকা কোথায়? টাকা ছিল তাঁহার বিশ্বাসের তোষাখানায়। এই প্রসঙ্গে প্রতাপচল্র সত্যই লিখিয়াছেন: "In every good or great work that had to be done, he drew from the treasury of his faith, and that was inexhaustible"—এই বিশ্বাসই ছিল কেশবচল্রের জীবনের সঞ্চালক। 'জীবনবেদ' গ্রন্থে তিনি তাঁহার এই বিশ্বাসবায়ণতার

শ্বরূপ অতি স্থন্দর ভাবেই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। যাই হোক, নিরাশ্রয় ও গৃহহীন ভাবে বেশি দিন থাকা চলে না; তাই এই সময়েই আমরা দেখিতে
পাই যে, কেশবচন্দ্র নিজের দায়িত্বে টাকা ধার করিয়া মেছুয়াবাজার খ্রীটের
উপর (বর্তমান নাম কেশবচন্দ্র সেন খ্রীট) একখণ্ড জমি ক্রয় করিলেন।
তারপর ব্রাহ্মসমাজের ৩৮তম সাম্বাৎসরিক দিবসে তিনি নৃতন সমাজগৃহের
ভিত্তিস্থাপন করেন। ইহার নাম দিলেন 'ব্রহ্মমন্দির'। এই ভিত্তিস্থাপন
উপলক্ষে কলিকাতা শহরে একটি বিরাট নগর-সংকীর্তন বাহির হইয়াছিল।
সেদিন ইহা একটি অকল্পিত ব্যাপার ছিল। ব্রাহ্মসমাজের নেতা, ভারতবর্ষীয়
ব্রাহ্মসমাজের প্রতিষ্ঠাতা কেশবচন্দ্র সেন খোল করতাল মৃদদ্র বাজাইয়া,
একদল উৎসাহী ব্রাহ্মদের লইয়া কীর্তনে মাতিবেন—উনবিংশ শতকের
কলিকাতা শহরে কে-ই বা ইহা ধারণা করিতে পারিয়াছিল। তাই বৃঝি এই
নগরসংকীর্তন ব্যাপারটি সেদিন 'নেড়ানেড়ির কাণ্ড' বলিয়া উপহসিত
হইয়াছিল।

কেশবচন্দ্রের জীবনের বহু শ্বরণীয় ঘটনার মধ্যে ইহা একটি। এই নগরসংকীর্তন প্রসঙ্গে শিবনাথ শাস্ত্রী তাঁহার 'আত্মচরিত' গ্রন্থে লিখিয়াছেনঃ
''আমি শাক্তবংশের ছেলে, বৈঞ্চবদের কীর্তনের প্রতি পূর্বাবিধি অতিশন্ত্র
অপ্রদা ছিল।…আমি ভাবিলাম উন্নতিশীল দল রাস্তাতে ঢলাঢলি করিতে
যাইতেছে। এই ভাবিয়া বিরক্ত চিত্তে উন্নতিশীল দলের দিকে না গিয়া
১৮৬৮ সালের ১১ই মাধের উপাসনাতে আদিসমাজের উপাসনাতে গেলাম।
উপসনাত্তে আদি সমাজের সিঁড়ি দিয়া নামিয়া আসিতেছি, এমন সময়ে
কয়েকজন বাবু আসিয়া বলিলেন—মহাশয়! দেখলেন না তো, কেশব
সহর মাতিরে তুলেছেন। নগর-কীর্তনে হাস্তাম্পদ না হইয়া কৃতকার্য
হইয়াছেন, এই কথাটা বড় নৃতন লাগিল।'' শুধু নৃতন লাগা নয়। সেই
নগরকীর্তনের গানটি যথন তরুণ শিবনাথ পাঠ করিলেনঃ

তোরা আয় রে ভাই, এতদিনে হুঃখের নিশি হইল অবসান—
নগরে উঠিল ব্রন্ধাম।
নরনারী সাধারণের সমান অধিকার
যার আছে ভক্তি পাবে মৃক্তি নাহি জাতবিচার।

তথন, তিনি লিথিয়াছেন, "এই আহ্বানধ্বনি আমার প্রাণে বাজিল। আমার যেন মনে হইল আমাকে ডাকিতেছে। ইহাতে ব্রাক্ষধর্মের যে আদর্শ আমার নিকট ধরিল, তাহাতে আমার প্রাণ মুগ্ধ করিয়া ফেলিল।" তারপর তিনি চলিলেন সিন্দুরিয়াপটার গোপাল মল্লিকের বাড়িতে। সেখান হইতে কলুটোলায়। সেইখানে গিয়া তিনি দেখিলেন, "কেশববাবুরা সদলে সবে ফিরিয়া আসিয়া ভিক্ফার ঝুলিতে যে টাকা পাইয়াছেন তাহা গুণিতেছেন। আমার পুরাতন সহাধ্যায়ী বন্ধু বিজয়য়য়য় গোস্থামী সেই সঙ্গে আছেন। গোঁসাইজী আমাকে দেখিয়াই 'কি ভাই!' বলিয়া আমার কঠালিসনকরিলেন। সেই আমাকে উয়তিশীল দলের সঙ্গে যেন বাঁধিয়া ফেলিলেন।"

ব্রাহ্মসমাজে সংকীর্তন প্রবর্তনের গৌরব বিজয়ক্বঞ্চ গোস্বামীর প্রাপ্য। শিবনাথ শাস্ত্রী লিখিয়াছেন: "১৮৬৭ সালে গোসাইজী উত্যোগী হইয়া তাঁহার জ্যেষ্ঠকে ডাকিয়া আনিয়া উন্নতিশীল দলকে বৈঞ্বসংকীর্তন শুনান। তদবধি সংকীর্তন প্রথা ব্রাক্ষদের মধ্যে প্রবেশ করে।" সকালে নগর-সংকীর্তন হইল। তারপর সারাদিন গোপাল মলিকের স্থসজ্জিত বাড়িতে উৎসব চলিল। বাড়ি সাজাইয়াছিলেন কেশবচল্রের জ্যেষ্ঠ সহোদর নবীন-চন্দ্র সেন। আহারের কণা কাহারো মনে নাই। কী এক আশ্চর্য ঐশী উদ্দীপনায় যেন দকলে মাতিয়াছেন—নৃতন ব্রহ্মনিরের পত্তন হইল, ইহাতেই সকলের আনন। সন্ধাবেলায় প্রার্থনার পর কেশবচন্দ্র বৃজ্ঞতা ক্রিলেন। বক্তার বিষয়— Regenerating Faith; কেশবচল্রের জীব্ন-ব্যাপী বহু বক্তৃতার মধ্যে ইহা একটি উল্লেখনোগ্য বক্তৃতা। সন্ধ্যাবেলা হইতেই সহস্র লোকের সমাগমে গৃহ পূর্ণ হইয়া গিয়াছে। বাজ়ির চারিদিকের বারান্দার গারে গা দিয়া লোক দাঁড়াইয়া আছে। উপস্থিত শ্রোতাদের মধ্যে সেদিন ছিলেন গভর্ণর-জেনারেল লর্ড লরেন্স, তাঁহার পদ্মী ও হুই মেয়ে! এই লর্ড লরেন্সই ইভিপূর্বে কেশবচন্দ্রের এটি বিষয়ে বক্তৃতার বিবরণ পাঠ করিয়া মুগ্ধ হইয়াছিলেন এবং তিনি স্বতঃপ্রণোদিত হইয়া সিমলা হইতে তাঁহাকে একথানি চিঠি লিখিয়া তাঁহার সহিত পরিচিত হইবার জন্ম ব্যগ্রতা প্রকাশ করেন। গভর্ণর-জেনারেল ভিন্ন আরো বহু সন্ত্রান্ত ও উচ্চপদস্থ ইংরেজ উপস্থিত ছিলেন। মহারাণী ভিক্টোরিয়ার স্বটল্যাওের চ্যাপলেন

স্প্রসিদ্ধ ডাঃ নরম্যান ম্যাকলিয়ডও অক্যতম শ্রোতা হিসাবে সেদিন উপস্থিত ছিলেন। কেশবচন্দ্র তাঁহার বক্তৃতাপ্রসঞ্জে বধন বলিলেনঃ "Nothing short of a regenerating faith can satisfy the normal necessities of man...we want a new life—a life of divine holiness. This the world's religion cannot give"—তধন সকলেই বৃঝিতে পারিল যে, সমগ্র মানবসভাতার ক্রমোয়তির পক্ষে এই নবজীবন কত প্রয়োজনীয়, এবং একমাত্র বিধি-নির্দিপ্ত ধর্মের অন্ত্রসর্থ করিয়াই এই নবজীবন লাভ সম্ভব। কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতাপ্রসঙ্গে শিবনাথ শাস্ত্রী লিধিয়াছেনঃ "এরূপ উপদেশ আমি অন্তর শুনিয়াছি। ধর্মবিশ্বাস যদি নবজীবন না আনিয়া দেয় তবে তাহা ধর্মবিশ্বাস নয়, এই সত্য আমার সমক্ষে আধ্যাত্মিক জীবনের জন্ম একটা নৃতন দ্বার যেন খুলিয়া দিল।" ত্রুংধের এবং লজ্জার বিষয়, এই শিবনাথ শাস্ত্রীই পরবর্তীকালে কেশব-বিরোধী দলের নেতা হইয়াছিলেন।

আদি সমাজ হইতে কেশবচল যথন বিচ্ছিন্ন হইন্না স্বতন্ত্র সমাজ স্থাপন করিলেন, তথনকার অবস্থার প্রত্যক্ষদশীদের মধ্যে ত্রৈলোক্যনাথ দেব ছিলেন একজন। তিনি তাঁহার 'অতীতের ব্রাক্ষসমাজ' গ্রন্থে লিধিয়াছেন: "যেমন দিনের পর দিন অতিক্রান্ত হইতে লাগিল, ব্রক্ষানন্দের উপাসনার গভীরতা, মধুরতা ও আধ্যাত্মিকতার ভিতর প্রচারকগণ ও উপাসকমণ্ডলী এমনই মগ্র হইতে লাগিলেন যে, তাঁহারা ব্রক্ষধ্যান, ব্রক্ষজ্ঞান ও ব্রক্ষানন্দ রসপানের জন্ত উন্মত্ত হইন্না উঠিলেন। ব্রক্ষানন্দের মধ্যে অসাধারণ ব্রক্ষশক্তি যেমন প্রস্টুতি হইতে লাগিল, তেমনি দলে দলে লোক সকল আসিয়া উপাসনায় যোগ দিতে আরম্ভ করিলেন। ব্রক্ষানন্দের ঘরে ও বাহিরে স্থান নাই, সকলে ভিথারীর স্থায় তাঁহার ম্থের তুইটা কথা শুনিবার জন্ত ব্যাকুল হদয়ে পথে ও তাঁহার কল্টোলার বিতল গৃহের সিঁভিতে দাঁড়াইয়া থাকিতেন। ব্রক্ষের জন্ত মানবাত্মার ব্যাকুলতার কি দৃশ্য দেধিয়াছিলাম তাহা জীবনে ভূলিতে পারিব না।"

ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষিমাজের জন্ম নিজস্ব একটি উপাসনামন্দির প্রয়োজন যখন সকলেই অন্নভব করিলেন তখন এই নৃতন সমাজের সংশ্লিপ্ত সকলেই ভাবিলেন—টাকা কোথা হইতে আসিবে? তাঁহাদের নেতা কেশ্বচন্দ্র তো দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুরের মত বিভবান্ নহেন। কিন্তু আমরা দেখিয়াছি, সাধু যাহার ইচ্ছা কথার তাহার সহায়, এই মূল মন্ত্রই সেদিন ইহারা সকলেই দৃঢ় বিশ্বাসের সহিত হৃদয়ে ধারণ করিয়া কার্যক্ষেত্রে নামিয়াছিলেন। তারপর "মেছুয়াবাজার দ্রীটের উপর একখণ্ড জমি দেখা হইল। ঐ জমিটি সকলের পছন্দ হইল। সেই সময়ে উপাসকমণ্ডলীর সংখ্যা অনেক বাড়িয়াছিল। সকলে প্রতিমাসে আংশিক রূপে এক এক মাসের উপার্জিত আয় দিতে স্বীকৃত হইলেন। অতি অল্পদিনের মধ্যে কিছু টাকা সংগৃহীত হইল। প্রথমে জমিটি ক্রেয় করা হইল। উপাসকমণ্ডলীর মধ্যে খাহারা ধনী ছিলেন, তাহারা অধিক পরিমাণে অর্থ দিয়া দিয়া মন্দির নির্মাণের সাহায্য করিলেন। প্রথমে জমির উপর চন্দ্রাত্রপ খাটাইয়া ব্রন্ধানন্দ স্বয়ং ভিত্তি স্থাপন করিলেন। পরে কর্মবীর প্রচারক অমৃতলাল বস্তু মহাশয় মন্দির নির্মাণের ভার গ্রহণ করিয়া অক্লান্ত পরিশ্রম ও চেন্টা দ্বারা নির্মাণ কার্য সমাধা করিলেন।" এক বংসরের মধ্যেই মন্দির নির্মাণের কার্য সমাধা হয়।

১৮৬৯। ২৩শে জানুয়ারি।

ত্রতম মাঘোৎসবের দিন। আজ নৃতন সমাজের নিজস্ব মন্দিরের 
ঘারোদ্যাটন হইবে। কেশবচক্র স্বয়ং ছারোদ্যাটন করিলেন। প্রকৃতপক্ষে
"১৮৬৯ সালের মাঘোৎসব ভারতব্ধীয় ব্রহ্মান্দিরের অসম্পূর্ণ বাড়িতে চাদোয়া
খাটাইয়া সমাধা করা হয়। যুবক শিবনাথ সেদিন এই স্বরণীয় ঘটনা উপলক্ষে
'মন্দির' নীর্ষক একটি স্থন্দর কবিতা লিথিয়াছিলেন, তাঁহার প্রাণে সে সময়ে
সত্যই এক আশ্চর্য ব্রহ্মান্তি প্রকাশিত হইয়াছিল, তাই তাঁহার দৃষ্টিতে চ্প,
কাঠ ও ইষ্টকের তৈরি সেই নবনির্মিত ভবন যথার্থই ব্রহ্মের মন্দির বলিয়া
প্রতিভাত হইয়াছিল। সেই কবিতার প্রত্যেকটি লাইন সকলের হাদয় স্পর্শ
করিয়াছিল। কবিতার একটি স্তবক এথানে উদ্ধৃত করিয়া দিলাম:

তোমার আশ্রিত ধারা,
কেন, হে মন্দির, তারা
প্রীতির আস্থাদ এত! তাহাদিগে দেখিয়া
আনন্দ-রসেতে প্রাণ ধার কেন গলিয়া!

বাজাও বিজয়-ভূরী
স্বর্গ মর্ত্য যায় পুরি,
মধুর দয়াল নাম বরে যাক পবনে;
হেন শুভ সমাচার থাক্ প্রতি ভবনে।

ভারতব্বীয় ব্রহ্মনিদর প্রতিষ্ঠার দিন যে একুশ জন যুবক কেশবচন্দ্রের নিকট দীকিত হইয়াছিলেন ভাঁহাদের মধ্যে ক্ঞবিহারী সেন, আনন্দমোহন বস্তু, শিবনাথ শান্ত্রী, রজনীনাথ রায় প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য। বহু ভাষাবিদ্ এই কৃষ্ণবিহারী ছিলেন কেশবচন্দ্রের কনিষ্ঠ ল্রাতা। জ্যেষ্ঠের কর্মজীবনে তাঁহার একটি বিশিষ্ট ভূমিকা ছিল। বাংলা ভাষায় তিনিই প্রথম মহামতি অশোকের জীবনী মূল পালি ভাষা হইতে অন্থবাদ করেন। মন্দিরের দ্বারোদ্বাটনের পরবর্তী বিবরণ গৌরগোবিন্দ উপাধ্যায় এইভাবে লিপিবদ্ধ করিয়াছেনঃ "দিবাকরের উদয়ের সঙ্গে সঙ্গে অন্ত্যুন তিনশত ব্রাহ্ম আচার্য কেশবচন্দ্রের বাসভবনের দ্বিতীয় প্রকোষ্ঠে সমবেত ইইলেন। সমবেতকণ্ঠে 'সত্যং জ্ঞানমনন্তং ব্রহ্ম'—উচ্চারিত হইয়া প্রার্থনা হইল। তারপর সঙ্গীতাচার্য নব্রচিত সংকীর্তন ধরিলেন। সংকীর্তনের পর সংকীর্তনের দল বাহির হইল। পূর্ব, পশ্চিম ও দক্ষিণ দেশস্থ মুসলমান ভ্রাতা এবং হিন্দু ভ্রাতৃছয় 'একমেবাদ্বিতীয়ম্' 'ব্ৰহ্মক্লপহি কেবলং' 'সত্যমেব জয়তে' অঙ্কিত পতাকাত্ৰয় ধারণ করিয়া অগ্রে অগ্রে চলিলেন। পথ জনতায় পূর্ণ, অথচ নিস্তন্ধ গন্তীর। করিলেন। গৃহের মধ্য, দ্বার, পার্শ্বভাগ বহুলোকে পূর্ণ হইল। সকল দিক নিন্তর হইল, গম্ভীরভাবে ত্রাহ্মগণ উপবেশন করিলে, আচার্য কেশবচন্দ্র গৃহের প্রতিষ্ঠা সম্পন্ন করিলেন।" সেদিন কেশ্বচন্দ্রের কণ্ঠে আমরা শুনিলাম— "এই ব্রহ্মান্দির প্রতিষ্ঠার জন্ম, ভারতবর্ষের জন্ম আশীর্বাদ প্রার্থনা করি।… যত সতা পৃথিবীতে প্রচলিত আছে, পূর্বে ছিল, এখন আছে এবং অনন্তকাল থাকিবে, তাহার প্রতি শ্রদ্ধা করিবার, সাধু উপদেশে ভক্তি রাথিবার সহজ উপায় স্বরূপ এই মৃক্তিপ্রদ ব্রন্ধোপাসনাগৃহ প্রতিষ্ঠা করিতে প্রবৃত্ত হইতেছি।"

ঠিক চল্লিশ বৎসর পূর্বে এই কলিকাতা শহরে অন্তর্মণ একটি ঘটনা ঘটিয়াছিল। সেই ১৮২৯ খ্রীষ্টাব্দে কলিকাতা শহরে অসাম্প্রদায়িক উপাসনার

জন্ম রামমোহনের চেষ্টার একটি মন্দির নির্মিত হইয়াছিল। সেদিন রাজার এই মহৎ প্রয়াসে থাঁহারা সহায়তা করিয়াছিলেন তাঁহারা প্রধানতঃ ছিলেন ধনী, জমিদার অথবা ধনকুবের; ধর্ম তাঁহাদের কাছে নিতান্ত গৌণ বিষয় ছিল। তাঁহারা রামমোহনের অনুগামী মাত্র ছিলেন, ইহার অধিক কিছু নহে। यि সতাই তাঁহারা ধর্মভাবে উদ্ধ হইতেন, তাহা হইলে রাজার মৃত্যুর সঙ্গে সঙ্গে তাঁহার স্থাপিত ব্রাক্ষমাজের ঐ অবস্থা হইত না—বে অবস্থা মহর্ষি প্রত্যক্ষ করেন। আর আজ, চল্লিশ বৎসর পরের এই ঘটনা, কেশবচল্লের এই উভাম—ইহার প্রকৃতিই স্বতন্ত। ঈশবের গৃহের নাম ব্রহ্মানির, সেই মনিবের উপাসনা জাত্রৎ উপাসনা, দেখানে ভারতবর্ষের সকল জাতি, সকল সম্প্রদায় মিলিত হইয়া এক ঈশ্বরের উপাসনায় রত হইবে—এমন উদার চিন্তা নিশ্চয়ই রামমোহনের অনুগামীদের চিত্তকে সেদিন—সেই ১৮২৯ খ্রীষ্টাব্দের স্মরণীয় घटेनात मिन-निम्ठतरे উप्विनिष्ठ करत नारे। मवरहरत्र नका कतिवात विवत्, ভারতব্র্যায় ব্রাক্ষমন্দিরের দারোদ্যাটন উপলক্ষে কেশব্চক্র রামমোহনের নাম উল্লেখ করিতে বিশ্বত হন নাই, মহর্ষির কথাও তিনি শ্রদ্ধাভরে উল্লেখ করিয়াছিলেন। বলিয়াছিলেন—''এই তুই মহাত্মার প্রতি আমাদিগের শ্রদ্ধা যেন কখন বিলীন না হয়।"

সেইদিনই সন্ধান্ত টাউনহলে কেশবচন্দ্ৰ বক্তৃতা দিলেন। বক্তৃতার বিষয়:
'ভাবী ধর্মসমাজ' (Future Church) এবং ইহাও তাঁহার অক্তৃতম মূল্যবান এবং অতি স্কৃচিন্তিত বক্তৃতা। সেদিনও কেশবচন্দ্ৰের এই বক্তৃতা শুনিবার জক্তৃ মুণারীতি বাংলার ছোটলাট ইইতে আরম্ভ করিয়া বহু সংখ্যক সম্ভ্রান্ত ইংরেজ উপস্থিত ছিলেন। নবপ্রতিষ্ঠিত এই ব্রহ্মসন্দিরে উপাসনা ইত্যাদি কি ভাবে অক্ষ্ঠিত হইবে তাহার উল্লেখ করিয়া কেশবচন্দ্র বলিয়াছিলেন: "It is of great importance to theology to harmonize conflicting opinions and hopes, and determine, honestly and dispassionately where all religious movements will most likely meet and unite in future." এই বক্তৃতায় তিনি মানবসভ্যতার ক্রমবিকাশের পটভূমিকায় ভাবী ধর্মসমাজের যে রূপটি তুলিয়া ধরিয়াছিলেন তাহা আজো অনুধাবন করিবার বিষয়। ঐতিহাসিক কোনো ধর্মই সম্পূর্ণ মিধ্যা

নয়, সকল ধর্মের মৌলিক তত্ত্বের ভিতর একটি সৌসাদৃশ্য বর্তমান রহিয়াছে, ভবিষ্যতের ধর্ম সকল ধর্ম হইতেই সত্য গ্রহণ করিবে, এবং সেই নবধর্মের মত হইবে ঈশ্বরের পিতৃত্ব ও সর্ব মানবের ভাতৃত্ব, এবং সেই ধর্মের বাণী হইবে ভগবৎ করুণা—এই বক্তৃতার কেশবচল্র এইসব অভিমতই প্রকাশ করিলেন। ঈশ্বরের প্রতি ও মালুষের প্রতি প্রীতির ভিতর দিয়া ভবিয়তের মালুষকে এমনভাবে ধর্মসাধন করিতে হইবে যাহাতে "মানবের চরিত্রে ঈশ্বরের চরিত্র প্রতিফলিত হয়।" হিন্দু, মুসলমান, খ্রীষ্টান—ভাবী ধর্মসমাজের বেদীমূলে সকল জাতিই আসিয়া একদিন মিলিত হইবে—ইহাই মানবসভ্যতার নিয়তি-নির্দিষ্ট পরিণতি—এই উদার বাণী সেদিন কেশবচল্রের কণ্ঠকে আশ্রয় করিয়া উচ্চারিত হইয়াছিল। এই বক্তৃতার উপসংহারে কেশবচন্দ্র আর একটি নৃতন কণা বলিয়াছিলেন: "But the future church of India must be thoroughly national, it must be essentially an Indian church. All mankind will unite in a universal church, at the same time, it will be adapted to the peculiar circumstances of each nation, and assume a national form" এবং ইহাই ছিল সেদিন পৃথিবীর সকল সম্প্রদায়ের মাত্ত্যের প্রতি আধুনিক ভারতের মহত্তম বাণী। কেশবচন্দ্রের নিজস্ব ধর্মমত ও বিশ্বাস কি ভাবে ক্রমশঃ অভিব্যক্তি লাভ করিতেছিল, এই বক্তৃতায় আমরা তাহার একটি স্কুম্পাই ইঙ্গিত পাইতেছি।

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ স্থাপিত হওয়ার পর হইতে এই ব্রহ্মমন্দিরের 
য়ারোন্দাটন পর্যন্ত এই একবৎসর কালের মধ্যে কেশবচন্দ্রের কর্মজীবনের ধারা 
অনুসরণ করিয়া আমরা দেখিতে পাই যে, ১৮৬৮ গ্রীষ্টান্দের কেব্রুয়ারি মাসের 
মধ্যভাগে কেশবচন্দ্র বৈলোক্যনাথ সান্থালের সমভিব্যাহারে প্রচার্যাত্রায় 
বাহির হইলেন। এই সময়ে তিনি ব্রাহ্মধর্মে প্রবল ভক্তির ভাব আমদানী 
করেন। বাংলার বৈফবধর্মের সিদ্ধ পীঠস্থান শান্তিপুরেই তিনি প্রথম 
গিয়াছিলেন। সেখানে কেশবচন্দ্রের 'ভক্তি ও শ্রীচৈতক্ত' সম্পর্কে বক্তৃতাটি 
সকলের মর্ম স্পর্শ করে। শান্তিপুর হইতে তিনি বোদ্বাই যান। প্রথম 
ভাগলপুর, মুঙ্গের, পাটনা, এলাহাবাদ এবং জব্বলপুরে তিনি বিভিন্ন

ব্ৰাক্ষমগুলীতে উপাসনা করেন ও ফ্থারীতি ধর্মপ্রসঙ্গ আলোচনা করেন। বোষাইতে আসিয়া তিনি প্রার্থনা সমাজের প্রথম বাৎসরিক উৎসবে একটি বক্তৃতা দিলেন। বক্তৃতার বিষয়ঃ 'বিশ্বাস' (Faith)। ১৮৬৭ গ্রীষ্টাব্দে বোষাইতে প্রার্থনা সমাজ স্থাপিত হয়; ইহার উদ্দেশ্য ব্রাহ্মসমাজেরই অন্তর্মপ। কেশবচন্দ্র তাঁহার বক্তভায় বলিলেন: "ঈশ্বরকে সাক্ষাৎ প্রত্যক্ষ না করিলে, জ্ঞান কিছুই নয়। প্রার্থনা সমাজ ঈশ্বরে বিশ্বাস বিনা সহস্র প্রার্থনা করিয়াও কোনো ফললাভ করিবেন না।" একদা প্রার্থনার ভিতর দিয়া তিনি কি ভাবে ধর্মজীবন লাভ করিয়াছিলেন, জীবনের সেই গৃঢ় অভিজ্ঞতার ইতিহাস বর্ণনা করিয়া কেশবচন্দ্র যখন তাঁহার বক্তৃতার উপসংহারে বলিলেন: ''আমি আমার বিষয়ক যাহা সত্য বলিয়া অনুভব করিয়াছি, সকল মানুষের সন্ধন্ধে আমি তাহা সত্য বলি। আমি তোমাদিগকে নিশ্চয় করিয়া বলিতেছি, প্রার্থনাকেই ধর্মজীবনের আরম্ভ বলিয়া মনে করা উচিত।…যে কোন ব্যক্তি আমার নিকটে সত্যাবেষী হইয়া আসিয়াছে, আমি তাহার প্রশ্নের এই উত্তর দিয়াছি—'অবিশ্রাস্ত প্রার্থনা কর'; ভবিশ্বতে যে কেহু আমার নিকটে পরামর্শ লইতে আসিবে, পূর্বৎ আমি একই উত্তর দিব" — তখন সকলেই বুঝিল অধ্যাত্মজীবনে প্রার্থনার গুরুত্ব কত।

বোষায়ের টাউনহলে তিনি এই সনয়ে 'ধর্ম ও সমাজসংশ্বার' বিষয়ে আর একটি বক্তৃতা করেন। কেশবচন্দ্রের বোষাই বক্তৃতার প্রতিধানি ইংলণ্ডের সমাজে উঠিয়াছিল। লণ্ডনের 'ডেলি টেলিগ্রাফ' এই সকল বক্তৃতা অবলম্বন করিয়া, গ্রাহ্মসমাজের প্রকৃত প্রভাবের বিষয় মৃক্তকঠে স্বীকার করেন। দেখা যাইতেছে যে, গ্রাহ্মসমাজ প্রতিপ্রত হইবার পর তিন যুগ অতিক্রান্ত হইরাছে। কিন্তু ইহার সর্বব্যাপী প্রভাব ভারতবর্ষ তথা ভারতের বাহিরে শিক্ষিতসমাজে গিয়া পড়িল তখন যথন ইহার নেতৃত্ব আসিল কেশবচন্দ্রের হস্তে। রামমোহন, দেবেন্দ্রনাথের গ্রাহ্মসমাজ সত্যই এতদিনে যেন একটি জীবন্ত সন্তায় পরিণত হইল। এইবারের দেড়মাসব্যাপী প্রচার্ব্যান্তায় কেশবচন্দ্র মোট চৌন্দটি বক্তৃতা করিয়াছিলেন। মুঙ্গেরে তিনি হইবার গিয়াছিলেন; দ্বিতীয়বার এখানে 'প্রত্যাবর্তনের পর অলৌকিক ব্যাপার উপন্থিত হইল। প্রতিদিনের উপাসনা, প্রার্থনা, উপদেশে কত

অবিশ্বাসীর অবিশ্বাস বিদ্বিত হইল, কত কঠোর হৃদয় বিগলিত হইল;
কত পাপীর পাপস্পৃহা তিরোহিত হইল। এইসকল দেখিয়া শুনিয়া সাধারণ
লোকের এইপ্রকার বিশ্বাস জন্মিল, কেশবচল্রের নিকট একবার যে গমন
করিয়াছে, তাহার আর সংসারে ফিরিবার সামর্থ্য থাকে না।"

মুঙ্গেরে ভক্তি-আন্দোলনে কিছু আতিশ্যা প্রকাশ পাইরাছিল, ইহা কেশবচন্দ্রও পরবর্তীকালে স্বীকার করিয়াছিলেন। প্রতাপচন্দ্রও ইহাকে 'uncommon devotional excitement' বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন। ক্ষিত আছে, ভক্তির আতিশ্যে বহু ব্রান্ধিকা, কেশ্বচন্দ্রের পা ধুইয়া দিয়া, পরে তাঁহাদের স্থদীর্ঘ কেশপাশ ধারা সেই সিক্তপদ মুছিয়া দিয়াছেন। এ ছাড়া, ভক্তগণের চরণধারণ, ভোজনাবশিষ্ট চাহিয়া ধাওয়া, ব্যক্তিবিশেষের অলোকিকভাবে কেশবচন্দ্রকে দর্শন—ইত্যাদির ভিতর দিয়া মুদেরে একটি নৃতন ভাবের ভক্তি ও বিশ্বাস মিশ্রিত ভাবের প্লাবন বহিয়া গিয়াছিল। যে ব্ৰাহ্মধৰ্ম বা ব্ৰাহ্মসমাজকে এতদিন লোকে মনে করিত নীরদ তত্ত্জান আলোচনার ক্ষেত্র, সেই বার্লসমাজ হইতে সেদিন এই বে ভক্তির তুমুল তর্ম্ন উঠিয়াছিল, আমরা বলিব, সেদিন ইহার প্রয়োজন ছিল। ভক্তির শ্বিগ্ধধারায় ব্রাহ্মসমাজকে তিনি যে রূপ দিতে চাহিয়াছিলেন, বিশ্বাসের আলোকে ইহাকে যেভাবে তিনি আলোকিত করিতে চাহিয়াছিলেন, তাহা অনেকেরই নিকট 'অতিশ্যা' বলিয়া মনে হইয়াছিল। প্রতাপচক্র মজুমদারের কথায় আমর। মুঙ্গেরের সমগ্র বিষয়টিকে একটি বিরাট জাগরণ—a great awakening বলিতে পারি। মুম্বেরে 'নরপূজা' হইয়াছে বলিরা সেদিন ঘাঁহারা মন্তব্য করিয়াছিলেন, কেশবচন্দ্রের বিৰুদ্ধে তাঁহাদের প্রবল যুক্তি এই ছিল যে, ইহা দারা কেশবচল্র পৌত্তলিকতার প্রশ্রম দিয়াছেন। ইহাদের মধ্যে বিজয়ক্তঞ্চ গোস্বামীই সংবাদপত্তে ঘোরতর প্রতিবাদ তুলিয়াছিলেন। কিন্তু সমগ্র বিষয়টি থাহার। কেশব-মানসের নিরিপে বিচার করিবেন, তাঁহারাই ব্ঝিতে পারিবেন যে, সত্যই কেশবচল "was free from the sin of arrogating divine honours—আর তাহা যদি না হইত, তবে রামকৃষ্ণ পরমহংসদেবের বহু পূর্বেই কেশবচল্র 'অবতার' সাব্দিতে পারিতেন। এখানেও কেশবচন্দ্রকে আমরা ভুল বুঝিয়াছি।

অতঃপর ধর্মের বিশ্বজনীন বাণীকে পাশ্চাত্যজগতে বহন করিয়া লইয়া যাইবার জন্ম ১৮৭০ খ্রীষ্টান্দের প্রথম ভাগে কেশবচন্দ্র ইংলণ্ড যাত্রা করিলেন। ভারতবর্ষের প্রতিনিধি হিসাবেই তিনি ইংলণ্ডে গিরাছিলেন, কোনো সম্প্রদায়ের প্রতিনিধি হইয়া নয়। যাইবার পূর্বে তিনি একটি প্রয়োজনীয় সমাজসংস্কারে হক্তক্ষেপ করেন এবং ফিরিয়া আসিয়া উহাকে সম্পূর্ণতা দান করেন। উহা বিবাহবিধি সম্পর্কিত সংস্কার। পরে আমরা ইহার আলোচনা कतित । तामरगांश्रमत পর কেশবচন্দ্রই ভারতবর্ষের দ্বিতীয় প্রতিনিধিস্থানীয় ব্যক্তি যিনি প্রাচ্য-পাশ্চাত্ত্য মিলনের সেতু রচনায় সবচেয়ে বেশি উল্লম করিয়াছিলেন এবং সবচেয়ে বেশি সফলতা লাভ করিয়াছিলেন। ইংলও যাত্রার পূর্বে টাউনহলের এক ব্জৃতায় রামমোহনের মতন কেশবচন্দ্রকেও আমরা বলিতে শুনিলাম—''ভারতবর্ষের সহিত ইংলণ্ডের সম্পর্ক ইতিহাসের তুর্ঘটনা নয়, ইহা বিধাতারই অভিপ্রেত।" কেশবচন্দ্র ইংলওে চলিয়াছেন, দেখিতে পাই, রামমোহনের মতন তাঁহারও খ্যাতি আগে আগে চলিয়াছে। আন্তর্জাতিক ক্ষেত্রে কেশবচক্রের খ্যাতি তথন কম নয়। রামমোহন একা यान नारे, त्क्रभवास्त्र थका रेशनए यांरेलन ना, जांरात मान आदा পাঁচজন গিয়াছিলেন—প্রসন্নকুমার সেন, আনন্দমোহন ক্সু, গোপালচক্র রায়, রাধালদাস রায় ও ক্লফধন ঘোষ। শেষোক্ত ব্যক্তি ছিলেন রাজনারায়ণ বস্থর জোর্চ জামাতা এবং উত্তরকালে ইনিই খ্রীঅরবিন্দের পিতা। প্রসন্ধ কুমার গিয়াছিলেন কেশবচন্দ্রের শরীবরক্ষী হিসাবে। রামমোহন ইংলও হুইতে ফেরেন নাই; কেশবচক্রেরও মনে আশঙ্কা ছিল হয়ত তিনিও আর ফিরিয়া আসিবেন না। তাই রুরোপযাত্রার পূর্বে তিনি আচার্যের প্রতীকগুলি প্রতাপচল্রের হত্তে সমর্পণ করিয়া যান এবং ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষসমাজ কি ভাবে চলিবে, প্রচারকগণ কি ভাবে চলিবেন, এইসব বিষয়ে তাঁহাকে ষ্ণায়থ निर्द्भा किया किया हिल्लन।

১৫ই ফেব্রুয়ারি রওনা হইয়া ২১শে মার্চ অপরাক্তে কেশবচন্দ্র লণ্ডনে

আসিয়া পৌছাইলেন। তাঁহাকে সেদিন অভ্যর্থনা করিবার জন্ম ঠেশনে উপস্থিত ছিলেন, সুরেক্রনাধ, বি. এল. গুপ্ত ও রমেশচক্র দত্ত। লগুনে উপস্থিত হইয়া তিনি প্রথমে কৃষ্ণগোবিন্দ গুপ্তের বাসায় উঠিয়াছিলেন। স্থ্রেক্রনাথ,রমেশচক্র, বিহারীলাল ও ক্ষণগোবিন্দ—ইংহারা চারজনেই সিবিল সার্ভিস পরীক্ষা দিবার জন্ম সে সময়ে লণ্ডনে ছিলেন। ইংহারাই বাংলার দ্বিতীয় দলের সিবিলিয়ান। শুধু ধর্মপ্রচার করিবার উদ্দেশ্যেই কেশবচন্দ্র ইংলণ্ডে যান নাই। "এদেশের যথার্থ অবস্থা কি, এই অবস্থা পরিবর্তন জন্ম গভর্ণমেণ্ট কি কি উপায় অবল্যন করিয়াছেন, কোন্ কোন্ উপায় এখনও অবল্যিত হয় নাই, কি হইলে এ-দেশের অবহা উন্নত হইতে পারে"—এইসব উদ্দেশ লইয়াই তিনি ইংলতে গিয়াছিলেন। রামমোহনও তাহাই করিয়াছিলেন। ইংলণ্ডে তিনি ছয়মাস ছিলেন এবং এই ছয় মাসে তিনি সেধানে কি কি কার্য করিয়াছিলেন তাহার সবিস্তার উল্লেখ আমাদের কাহিনীর পক্ষে নিম্প্রোজন। আমরা শুধু এখানে তাঁহার কর্মজীবনের এই পর্যায়ের প্রধান ঘটনাগুলির উল্লেখ করিব। প্রথম মাসটি বিভিন্ন ব্যক্তির সহিত আলাপ-পরিচয়েই কাটিয়া গেল। ভারতবর্ষে থাকিতে পত্রযোগে বাঁহাদের স্থিত তিনি ইতিপূর্বেই পরিচিত হইয়াছিলেন, সেই মিদ কলেট, মিদ ফ্রান্সেস কব, এবং ফ্রান্সিস নিউম্যান প্রভৃতি একেশ্বরবাদী পুরাতন বন্ধুদিগের সহিত্ই কেশবচন্দ্র সর্বাত্তো সাক্ষাৎ করিয়াছিলেন। তাঁহার অন্মুরাগী ও ঘনিষ্ঠ বন্ধু লর্ড জন লরেন্স (ভূতপূর্ব গভর্ণর-জেনারেল) স্বয়ং আদিয়া কেশবচন্দ্রের সহিত সাক্ষাৎ করিয়া গেলেন ও লগুনের বিছৎসমাজে তিনিই ব্লানন্দ-পাদকে সেদিন বিশেষভাবে পরিচিত করিয়া দিয়াছিলেন। রামমোহন ও মাইকেলের পর ইংলণ্ডের মনীষী সমাজে কেশবচন্দ্রই সেদিন বিপুলভাবে গৃহীত হইয়াছিলেন।

ভারতবর্ষে থাকিতেই কেশবচন্দ্রের মনীষা, পাণ্ডিত্য ও বাগ্মিতার কথা
সমগ্র পাশ্চাত্ত্য ভূথণ্ডে—য়ুরোপ ও আমেরিকায়—প্রচারিত হইয়াছিল। তাই
তিনি ইংলণ্ড ফাইবেন গুনিয়াই ইংলণ্ডের বহু বিশিষ্ট ব্যক্তি তাঁহাকে সাদর
আমন্ত্রণ ও অভ্যর্থনা জানাইয়াছিলেন। ফে ছয় মাসকাল কেশবচন্দ্র ইংলণ্ডে
ছিলেন সেখানে তিনি কি ভাবে সম্বর্ধিত হইয়াছিলেন, তাহার আয়ুপূর্বিক

বিবরণ তাঁহার কোনো কোনো জীবনচরিতকার লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। ইংলণ্ডের মাটিতে দাড়াইয়াও সেদিন কেশবচন্দ্র বলিতে পারিয়াছিলেন— 'প্রাচীন সভ্যতা, ধর্ম এবং জ্ঞানে ভারত জগতের শ্রেষ্ঠ দেশ।" ইহার পচিশ বৎসর পরে লণ্ডনে আসিগ্রা স্বামী বিবেকানন্দ কেশবচন্দ্রের এই কথার প্রতি-ধ্বনি তুলিয়াছিলেন। কেশবচল্রের এক জীবনীকার (গিরিশচন্দ্র নাগ) লিখিয়াছেন: 'বিলাতে বিভিন্ন স্থানে প্রদত্ত তাঁহার বক্তৃতা, উপাসনার সঙ্গে উপদেশ ও কার্যাবলী হইতে স্পষ্ট প্রতীয়মান হইবে কেশবচক্র শুধু শিক্ষা লাভ করিতে বিলাত যান নাই, শিখাইতেও গিয়াছিলেন। মনে হয়, এটি-জগতে ব্রান্ধর্ম প্রচার, জড়বাদী খ্রীষ্টান্মচরদের সমূখে প্রাচ্য কৃষ্টি, নীতি ও আধ্যাত্মিকতার মহিমা বর্ণন ও সেই সঙ্গে এতিধর্মের ও এতিয় জীবনের মহৎ-গুণ ও কার্যাবলী সম্বন্ধে অভিজ্ঞতা অর্জন এবং শিক্ষিত ইংরেজদিগের নিকট ভারতের অভাব-অভিযোগ জাপন—এইসব ছিল তাঁহার বিলাত যাত্রার মুখ্য উদ্দেশ্য। এই উপায়ে তিনি ভারত ও ইংলণ্ডের ভিতর ভাতৃত্বের ও আধ্যাত্মিকার একটি সংযোগ স্থাপনেরও চেষ্টা করিয়াছিলেন। সে চেষ্টা বিফল হয় নাই।'' ইংলণ্ডে সেদিন কেশবচন্দ্র যে কার্যের স্থচনা করিয়া আসিয়াছিলেন, পর্বতাঁকালে তাহাকেই বিবেকানন্দ, ত্রন্ধান্ধব, বিপিনচন্দ্র এবং রবীক্রনাথ প্রভৃতি পর্ম সার্থকতার পথে লইয়া গিয়াছিলেন।

তাঁহার জাঁবনেতিহাস হইতে আমরা জানিতে পারি যে, কেশবচন্দ্র ইংলণ্ড ও স্বটল্যাণ্ডের চৌজটি প্রধান শহরে গিয়াছিলেন। যে ছয় মাসকাল তিনি সেদেশে ছিলেন, সেই সময়ের মধ্যে সত্তরটি জনসভায় প্রায় চল্লিশ হাজার লোকের নিকট বিভিন্ন বিষয়ে তিনি প্রায় শতাবিধি বক্তৃতা দিয়াছিলেন। শুধু বক্তৃতা ? রামমোহনের মতন তিনিও সেখানকার কোনো কোনো ভজনালয়ে বেদীতে বসিয়া উপাসনা করিয়া উপদেশ দিয়াছেন। ইংলণ্ডে পৌছিবার অল্পদিনের মধ্যেই পোর্টল্যাণ্ড ষ্ট্রীটের গির্জায় ভারতবর্ষের আর কোনো ব্যক্তি আজ পর্যন্ত এই সম্মান লাভ করিতে পারেন নাই। ইংলণ্ডে তিনি সেধানকার যেসব বিখ্যাত ব্যক্তি ও মহিলাদের সহিত পরিচিত হইয়া তাঁহাদের বন্ধুত্ব ও শ্রন্ধা লাভ করিয়াছিলেন তাঁহাদের মধ্যে জন ষ্টু মার্ট মিল, প্রসিদ্ধ প্রাচ্যবিচ্যার্ণব গোল্ডস্টাকার, গ্লাডষ্টোন, লর্ড লরেন্দ, ডিউক অব আরগাইল (ইনি তথন ভারতসচিব ছিলেন), মিস মেরি কার্পেন্টার, লর্ড স্থাফ্টস বেরি, অধ্যাপক নিউম্যান, ডক্টর জেমস মার্টিনো, মিস সোকিরা ডবসন কলেট, অধ্যাপক ম্যাক্সমূলার, ওয়েইমিনিহার গিজার ধর্মবাজক ডিন ই্যানলি প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য। জ্ঞানর্জ ম্যাক্সমূলারের সহিত স্বামী বিবেকানন্দেরও দাক্ষাৎ হইয়াছিল। ধর্মপিতামহ রামমোহনের সমাধিক্ষেত্র দেখিবার জন্য কেশবচন্দ্র ব্রিষ্টলেও একবার আসিয়াছিলেন। সেখানে তিনি মেরি কার্পেণ্টারের গৃহে আতিথ্য গ্রহণ করিয়াছিলেন। এই মহিরসী নারীর নিকট ভারতবাসী চিরদিন কৃতজ্ঞ थोकित । রামমোহনের মৃত্যুর সময়ে ইনিই তাঁহার পরিচর্যা করিয়াছিলেন এবং The Last Days in England of Raja Rammohun Roy নামক গ্রন্থ লিখিয়া, তিনি তাঁহার ভারতপ্রীতির পরিচয় দিয়াছেন। ১৮৬৬ গ্রীষ্টাব্দে তিনি ভারতবর্ষে আদিয়া কেশবচল্রের সহিত সর্বপ্রথম পরিচিত হইয়া-ছিলেন। শুর সৈয়দ আহম্মদ তথন লণ্ডনে। কেশবচন্দ্রের সহিত তাঁহার ইতিপূর্বে কাশীতে আলাপ হইয়াছিল। তিনি লণ্ডনে আসিয়াছেন শুনিয়া স্থার সৈয়দ একদিন কেশবচন্দ্রের সহিত সাক্ষাৎ করিতে আসিলেন।

বাল্যাবিধি কেশবচন্দ্রের অসাধারণ শেক্সপিয়ার-প্রীতি ছিল। ছাত্রজীবনে
তিনি অত্যন্ত যত্নের সহিত শেক্সপিয়ার পাঠ করিয়াছিলেন, তাঁহার নাটকের
অভিনয় করিয়াছিলেন। তাই ইংলওে আসিয়া তিনি ষ্ট্রাটফোর্ড-অন-য়াভন'
দেখিতে বিশ্বত হন নাই। তাঁহার অনেক বক্তৃতায় কেশবচন্দ্র শেক্সপিয়ার
হইতে উদ্ধৃতি দিতেন এবং প্রায়ই এই প্রবচনটি আওড়াইতেন: "য়াহার
হাতে বাইবেল ও শেক্সপিয়ার আছে, সে পৃথিবীর অনেক উপ্রের্ব।"
প্রসম্পতঃ উল্লেখযোগ্য যে মহারাণী ভিক্টোরিয়া কেশবচন্দ্রকে তাঁহার ওসবর্ণ
প্রাসাদে সাদরে অভার্থনা করেন ও তাঁহার সহিত ভারতবর্ধ ও স্ত্রীশিক্ষা
প্রভৃতি বিষয়ে আলাপ করিয়া অত্যন্ত প্রীতিলাভ করেন। প্রিন্স য়ারকানাথ
তাকুরও একদা মহারাণী কর্তৃক এমনি সাদরে সহর্ধিত হইয়াছিলেন। মোট
কথা, 'ইংলওে থাকাকালে কেশবচন্দ্র যেখানে যে সমাজে গিয়াছেন সেখানেই
হংলওবাসীদের অপরিমেয় শ্রদ্ধা ও প্রীতি লক্ষ্য করিয়াছেন। ইহাবলা যাইতে
ইংলওবাসীদের অপরিমেয় শ্রদ্ধা ও প্রীতি লক্ষ্য করিয়াছেন। ইহাবলা যাইতে

পারে যে, রাজা রামমোহনের মত কেশবচল্রও রাজদরবারে, অভিজাতদলের সংসর্গে, দার্শনিক ও সাহিত্যিকদের সমাজে, ধর্মধাজকমণ্ডলীতে, উপাসনা গুছে, বিভামন্দিরে ও সম্রান্ত পরিবারে'', ভারতের একজন বিশিষ্ট সম্রান্ত প্রতিনিধিরপে দাঁড়াইয়া সর্বক্ষেত্রেই সম্বধিত ও অভিনন্দিত হইয়াছিলেন। প্রকাশ জনসভা ভিন্ন, বহু সভাসমিতেও তিনি বক্তৃতা করিয়াছিলেন। প্রবাসকালের একটি দিনও কেশবচল্র বৃধা গাইতে দেন নাই। ২৮শে এপ্রিল তারিখের সন্ধ্যায় ই্যানফোর্ড খ্রীটের চ্যাপেলে তিনি একটি ব্ভৃতা দিলেন। বক্তৃতার বিষয়—The Book of Life এবং সেই বক্তৃতায় তিনি गथन विनातन-"Asia has something to do for Europe, and Europe for Asia, unless the two continents unite, through their best representatives, England and India, their true welfare cannot be accomplished. Each has a mission to fulfil towards the other," তখন সকলেই কেশ্বচন্দ্রের চিন্তার উদারতা ও দৃষ্টির প্রসারতা উপলব্ধি করিয়া বিস্মিত হইল। এখানেও সেই Absolute Religion—The Fatherhood of God and the Brotherhood of Man-এর উদারবাণী তিনি ঘোষণা করিলেন।

ইংলণ্ডে কেশবচন্দ্র বতগুলি বজ্বতা দিয়াছিলেন সেগুলির মধ্যে মেট্রোপলিটান টেবার্ণকলে প্রদন্ত ২৪শে মে তারিধের বজ্বতাটি বিশেষভাবে
উল্লেখযোগ্য। সেই বজ্বতার বিষয় ছিল: England's duties to India
এবং তাঁহার বহু প্রসিদ্ধ বজ্বতাবলীর মধ্যে এটি অক্সতন। এই বজ্বতাটি কেশবচল্লের স্বদেশপ্রীতি, রাষ্ট্রনৈতিক দ্রদর্শিতা ও স্বাধীনচিত্ততার একটি আশ্চর্য
নিদর্শন। সেই সভায় তিনি ভারতের প্রতিনিধিরূপেই দাড়াইয়া ভারতের
দাবী বে ভাবে এবং যে ভাষার ব্যক্ত করিয়াছিলেন, তাহা তাঁহার পূর্বস্থরী
রামমোহনের কথাই স্মরণ করাইয়া দেয়। রামমোহনের জীবনাদর্শের এই
দিকটি দেবেক্রনাথ অপেকা কেশবচল্লের কর্মে ও চিস্তায় সমধিক পরিস্ফুট
হইয়াছে। সেদিন সভাপতি ছিলেন লর্ড লরেস। "বহুসংখ্যক শ্রোত্বর্গে গৃহ
পূর্ব হয়।" উপস্থিত ব্যক্তিদের মধ্যে শুর সৈয়দ আহ্মদ ছিলেন একজন।
এই বজ্বতাটি স্থচিন্তিত এবং স্কেদীর্ঘ ছিল। সেদিন তাঁহার এই বজ্বতাটি

ভারতবর্ষ ও ইংলণ্ডে ভুমুল চাঞ্চল্যের স্ষষ্টি করিয়াছিল। প্রতাপচন্দ্র এই বক্তুতাটিকে 'critical and national' বলিয়া তাঁহার কেশব-জীবনী গ্রন্থে উল্লেখ করিয়াছেন। ভারতশাদন ব্যাপারে ইংলণ্ডের প্রকৃত ভমিকাটি তিনি ইতিহাসের পটভূমিকায় এমন স্থন্দরভাবে দকলের সন্মধে সেদিন তুলিয়া ধরিয়াছিলেন যে তাহার তুলনা নাই। শিকার কথাটিই তিনি বিশেষভাবে আলোচনা করিয়া বলিয়াছিলেন: "ভারতের প্রতি ইংলণ্ডের প্রথম কর্তব্য শিক্ষাকার্যের আরো উৎকর্ষসাধন করা, আরো বিস্তৃত করা।'' কেশবচন্দ্র ইংলণ্ডে গিয়াছিলেন ১৮৭০ খ্রীপ্লাকে; আর মাত্র তাহার যোল বৎসর পূর্বে অর্থাৎ ১৮৫৪ খ্রীষ্টাব্দে বাংলা দেশে প্রকৃতভাবে শিক্ষা আরম্ভ হইরাছে। এই সুদীর্ঘকালের মধ্যে, কেশবচন্দ্র বলিলেন, বাংলাদেশে ৩২৮ জনের মধ্যে মাত্র একজন শিক্ষালাভ করে। মধ্যবিত্তশ্রেণী শিক্ষালাভের স্বয়োগ হইতে আব্দো বঞ্চিত রহিয়াছে, এই বলিয়া তিনি ব্রিটিশ গভর্ণমেণ্টকে ভারতে তাঁহাদের শিক্ষানীতির ব্যর্থতা স্মরণ করাইয়া দিয়াছিলেন। এই বক্তৃতায় তিনি ভারতে স্ত্রী-শিক্ষার বিষয়টিও আলোচনা করিয়া ব্লিয়াছিলেন—''গভর্ণমেন্ট ভারতের নারীগণ্কে যদি শিক্ষা না দেন, তাহা হইলে শিক্ষাকার্য অপূর্ণ থাকিবে। ভারতকে শিক্ষিতা মাতা না দিলে, ভাবী বংশধরদের কুসংস্থারাদির হস্ত হইতে মুক্ত করা ষাইতে পারিবে না।" প্রদন্ধতঃ ইহা উল্লেখ্য যে, কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতাটির প্রতিক্রিয়া ভারতবর্ষের ইংবেজ মহলে এমনই হইয়াছিল বে তাঁহারা তাঁহার প্রতি অত্যন্ত বিরূপ হন; বোষাই গেব্ছেটে এই সম্পর্কে একখানি পত্র পর্যন্ত প্রকাশিত হইয়াছিল। ঐ পত্তে এমন কথা বলা হইয়াছিল যে, ''যদি কোনো একজন দেশীয় লোক কেশবচল সেনের ঐ বক্তৃতাটি আবৃত্তি করেন, তাঁহাকে চাবুক মারা হইবে।"

কেশবচন্দ্রের England's duties to India বক্তৃতাটি আধুনিক ভারতবর্ষের ইতিহাসে একটি গুরুত্বপূর্ণ দলিল বলিয়া বিবেচিত হইবে। প্রকাশ জনসভায়—যে সভার সভাপতি একজন ভূতপূর্ব প্রধান রাজপুরুষ—
দাঁড়াইয়া—"you hold India on trust and you have no right to say that you will use its property, its riches or its

resources, or any of the privileges which God has given you, simply for the purpose of your own selfish aggrandisement and enjoyment.'' সোজাস্থজি এই কথা বলা, এক রামমোহন ভিন্ন অন্ত কোনো ভারতীয়ের সাহসে সেদিন কুলাইত কি না সন্দেহ। কেশবচন্দ্রের এই নির্ভীকতা তাঁহার চরিত্রকে বিশেষ ভাবেই গৌরবমণ্ডিত করিয়াছে। এই বক্তৃতার তিনি এই প্রয়োজনীয় বিষয়গুলির প্রতি ব্রিটিশ গভর্ণমেন্টের দৃষ্টি আকর্ষণ করিতে চাহিয়াছিলেন, যধা:--(১) ভারতবর্ষে রেলওয়ে, টেলিগ্রাফ, জলসেচন প্রভৃতির উন্নতি ছাড়াও দেশের সমস্ত লোককে জ্ঞানে, ধর্মে ও নীতিতে উন্নত করিয়া তুলিতে হইবে; (২) স্ত্রীলোকদিগের ভিতর ধর্ম, নীতি, বিজ্ঞান, সাহিত্য প্রভৃতি সকল বিবয়ে শিক্ষার ব্যবস্থা করিতে হইবে, কিন্তু তাই বলিয়া তাহাদিগকে আচার-আচরণ বা পোষাক-পরিচ্ছদে কিছুতেই denationalise করা চলিবে না; (৩) দেশীর ভাষার মাধ্যমে সেই শিক্ষার বিস্তার করিতে হইবে; (৪) ভারতে জনমতের বিকাশ ও গঠনের উদ্দেশ্যে সংবাদপত্র প্রকাশের সকল রকম স্থযোগ-স্থবিধা দিতে হইবে; (৫) চিরস্থায়ী বন্দোবন্তের সর্তান্থ্যায়ী জমিদার ও প্রজাদিগকে অতিরিক্ত করভার হইতে মুক্ত করিয়া প্রত্যেক ব্যক্তিকে স্থবিধা দিতে হইবে; (৬) শিক্ষিত দেশীয় লোকদিগকে উচ্চ সরকারী কার্যে নিয়োগ করিতে হইবে, (৭) বিদেশে গিয়া ভারতীয়গণ যাহাতে উচ্চ শিক্ষা লাভ করিতে পারে তাহার জন্ম বুজিদান প্রভৃতির দার৷ ছাত্রদের সহায়তা করিতে হইবে; (৮) মগ্র ও অহিফেন প্রভৃতি মাদক ত্রব্যের ব্যবসা দেশ হইতে উঠাইয়া দিবার জন্ম আইন প্রণয়ন করিতে হইবে, এবং (৯) উদ্ধতম্বভাব ও চরিত্রহীন ইংরেজরা ভারতে আসিয়া দেশীয় লোকের প্রতি যেসব ঘুণা ও নৃশংস অত্যাচার করে তাহা বন্ধ করিতে হইবে এবং সেই উদ্দেশ্যে চরিত্রবান ও সৎকর্মচারীদিগকে ভারতে প্রেরণ করিতে হইবে। ১৮৭০ এীষ্টাব্দের পর হইতে ভারতশাসন ব্যাপারে ইংরেজের প্রবর্তিত বিভিন্ন নীতিগুলি যদি আমরা একবার প্র্যালোচনা করি, তাহা হইলে দেখিতে পাইব যে সেইসব নীতি বহুলাংশেই কেশবচন্দ্রের এই একটি বক্তৃতার দার। প্রভাবিত হইয়াছিল।

ইহার পরও কি আমরা বলিব কেশবচন্দ্র শুধু একজন উচ্ছ্যাসপ্রবণ ব্যক্তি ছিলেন? এমন বাস্তবদৃষ্টিসম্পন্ন মান্ত্র্য উনিশ শতকের ভারতবর্ষে রাম-মোহনের পর তৃতীয় আর কেহ ছিলেন না।

ইংলণ্ডে কেশব্চন্দ্রের বক্তৃতার প্রভাব সম্পর্কে পরবর্তীকালে অক্সফোর্ড, ম্যানচেষ্টার কলেজের অধ্যক্ষ জে. ইষ্টলিন কার্পেন্টার বলিয়াছিলেন— "Never again has England heard from the East a voice like that of Keshub Chandra Sen" এবং ইহা যে অত্যক্তি নয় তাহা, তাঁহার পরে বাঁহারা ইংলতে গিয়াছিলেন তাঁহারাই একবাক্যে স্বীকার করিয়াছেন। ছয় মাসে তিনি যেন ছয় বৎসরের কাজ করিয়া আসিয়া-ছিলেন; মিস কার্পেন্টার ইহার সাক্ষ্য দিয়াছেন এবং ভারতবর্ষের পরবর্তীকালের ইতিহাসও সেই সাক্ষ্য অদ্রান্তভাবে বহন করে। ইংলণ্ডের মাটিতে দাঁড়াইয়া ভারতের দাবীকে এমন বলিষ্ঠ কণ্ঠে ইতিপূর্বে আর কেই তুলিয়া ধরিতে পারে নাই, তাঁহার পরেও কেহ পারিয়াছেন কি না সন্দেহ। ইংল্ণু হইতে বিদায়ের প্রাকালে রেভারেণ্ড ডাব্লিউ. এইচ. চ্যানিংকে কেশ্ব-চক্র যে পত্রখানি লিখিয়াছিলেন তাহা এই প্রসঙ্গে শ্বরণযোগ্য। সেই পত্রে কেশবচন্দ্র যেন তাঁহার মনের কথাটি খুলিয়া বলিয়াছিলেন। ইংলওে আসিয়া সকল শ্রেণীর লোকের সহিত ঘনিষ্ঠভাবে মিলিয়া মিশিয়া কেশবচল্রের ইহাই দুঢ়বিশ্বাস হইয়াছিল যে—"The East and West will unite—such is God's will." ইংলণ্ডের এমন কোনো কাগজ ছিল না, যাহাতে কেশবচল্রের ইংলওবাসের কার্যাবলীর বিশদ বিবরণ, তাঁহার বক্তৃতার রিপোর্ট প্রকাশিত না হইত। ইংলণ্ডে সেদিন কেশবচন্দ্রের বক্তৃতাই সেখানকার জনচিত্তকে গভীরভাবে আকৃষ্ট করিয়াছিল। আবার বলি, সে-বক্তৃতা শূষণর্ভ কথার তুবড়ি নয়, ভাবগর্ভ চিন্তার তুর্লভ সম্পদ। 'কেশব-চরিত' গ্রন্থের লেখক সত্যই লিখিরাছেনঃ "কেশবকঠে বেদমাতা বাগেদবী নিত্য বিরাজ করিতেন। যেমন মধুর গম্ভীর স্থাব্য স্পষ্ট স্বর, তেমনি প্রত্যাদিষ্ট মহান্ অর্থ্যুক্ত ভাবময়ী কণা।…যখন যেখানে যাহা কিছু তিনি বলিতেন, তাহার ভিতর কিছু না কিছু নৃতন ভাব থাকিত।" গ্লাডষ্টোন ও ডিজরেলির দেশের লোকেরা পর্যন্ত এমন অলোকিক বাগ্মিতা কখনো প্রত্যক্ষ করে নাই।

তাই বৃঝি সেদিন লণ্ডনের Punch কাগজ লিখিয়াছিল:
"Who among all living men
Is this Keshub Chunder Sen?"

বস্ততঃ কেশবচন্দ্রের ইংলও প্রবাসের গৌরব ও সার্থকতা সম্যুকরূপে ব্ৰিতে হইলে তাঁহার Lectures in England বইখানি প্রত্যেকের অভিনিবেশ সহকারে পাঠ করা উচিত। একজন বাঙালি সন্তান পাশ্চান্ত্য সভ্যতার কেন্দ্রহানে গিয়া কী অনিন্দা ও বিশুদ্ধ ইংরেজি ভাষায় বক্তৃতা দিলেন, যাহা শুনিয়া অনেক ইংরেজই বিস্মিত হইয়াছিল, সে পরিচয় জানিতে হইলে এই বইখানি একবার পাঠ করিতে হয়। কিন্তু কেশবচন্দ্র শুধু কি তাঁহার অসাধারণ বাগ্মিতার দারাই ইংলণ্ডের চিত্তলোক জ্বয় করিয়াছিলেন ? যখন আমরা তাঁহার সেই দেউ জেমশ্ হলে প্রদত্ত এটি ও এতিধর্ম সম্পর্কিত প্রাসিদ্ধ বক্তাটি (২৮মে, ১৮৭০) স্মরণ করি, তথ্নই আমরা বুঝিতে পারি যে, পাণ্ডিত্যের সহিত আধ্যাত্মিকতার সমাবেশ না ঘটিলে শিক্ষিত ও ধর্মতত্ত্ত সহস্র সহস্র এটানদের মধ্যে দাঁড়াইয়া এটি ও এীষ্টধর্মের উপর একজন ভারতবাসীর পক্ষে এমন নৃতন আলোকসম্পাত করা আদৌ সম্ভব ছিল না। কেশবচন্দ্রের পূর্বে কোনো ইংরেজ খ্রীষ্টান ধর্মযাজকও প্রীষ্টধর্ম এবং গ্রীষ্টের জীবনাদর্শের এমন মর্মজ্ঞ ব্যাখ্যান ও বিশ্লেষণ করিতে পারেন নাই—এ কথা ডাঃ মার্টিনো প্রমুধ বিশিষ্ট ইংরেজ পাদরিগণই স্বীকার করিয়াছেন। কেশবচল্রের এই বক্তৃতা<mark>টি সম্পর্কে মন্তব্য</mark> করিয়া বিখ্যাত Spectator পত্রিকা লিখিয়াছিল: "সেণ্ট জেমস হলে গত শনিবার কেশব্চন্দ্র সেন এক অনম্ভসাধারণ রকমের বক্তৃতা করিয়াছেন।''

কেশবচন্দ্রের প্রতিভার স্বকীয়তা ও মহত্ত্ব এইখানেই।

## ॥ চৌদ্দ ॥

এইবার সমাজ-সংস্কারক কেশবচন্দ্রের কথা বলিব।

তাঁহার প্রতিভা ও ব্যক্তিষের পরিপূর্ণ পরিচয় আছে তাঁহার বিভিন্ন সংকার-প্রয়াদের মধ্যে। ইহার সমাক আলোচনা প্রয়োজন। রামমোহন ও বিতাসাগরের পর কেশবচন্দ্রই আধুনিক ভারতবর্ষের অন্ততম সমাজ-সংশ্বারক। ইংলতে থাকিবার সময় তিনি সেই দেশের জনহিতকর বিবিধ প্রচেষ্টা ও প্রতিষ্ঠান স্বয়ং প্রত্যক্ষ করিয়া বিপুল অভিজ্ঞতা অর্জন করিয়া-ছিলেন। স্বদেশে প্রত্যাবর্তন করিয়া সেই অভিজ্ঞতা এইবার তিনি বান্তবে ন্মপাশ্বিত করিতে সচেষ্ট হইলেন এবং অতাস্ত ক্ষিপ্রতার সহিতই অগ্রসর হইলেন। ইহাই ছিল তাঁহার কার্যপদ্ধতি। "Keshab was not the man to let the grass grow under his feet"—এবং তাঁহার কর্ম-জীবনের ধারা থাঁহারা গভীরভাবে অনুশালন করিয়াছেন তাঁহারাই বুঝিবেন যে, তিনি ভাবসর্বস্ব বা বাকসর্বস্ব মাত্র্য ছিলেন না; একটা যুগের চিন্তা ও চেতন। পূর্বস্থরিদের চিন্তা ও চেতনার ভিতর দিয়া তাঁহার মধ্যে আশ্চর্যভাবেই সঞ্চারিত হইয়াছিল। তাই দেখিতে পাই, কর্মজীবনের আরম্ভকাল হইতে তিনি তাঁহার চারিদিকে একটি প্রচণ্ড কর্মের প্রবাহ স্পষ্টি করিতে পারিয়া-ছিলেন এবং অহুগামী ও সহচরদের মধ্যেই তিনি জাগাইরা তুলিতেন প্রবল কর্মস্থা। ইংলণ্ড হইতে তিনি পাঁচ দফা কর্মস্চী লইয়া ফিরিয়াছিলেন এবং নবপ্রতিষ্ঠিত 'ভারতসংস্কার সভা'র (Indian Reforms Association) ভিতর দিয়া তিনি সেই কার্যস্চীকে রূপ দিতে চাহিলেন। লক্ষ্য করিবার বিষয়, কেশবচক্রের সকল কার্য, সকল চিস্তার কেন্দ্র ভারতবর্ষ; কাগজ বাহির করিলেন, নাম দিলেন—'ইণ্ডিয়ান মিরার'; নৃতন সমাজ স্থাপন করিলেন, নাম দিলেন 'ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ'; নৃতন সমিতি গঠন করিলেন, নাম দিলেন 'ইণ্ডিয়ান রিফর্মদ এ্যাসোসিয়েসন'। তাঁহার সমসামিয়িক মনীষিদের মধ্যে এই সর্বভারতীয়বোধ বিরল ছিল বলিলেই

হয়; ইহার স্বচেয়ে বড়ো দৃষ্টান্ত কেশবের সমসাময়িক ও সমবয়সী বৃদ্ধিমচন্দ্র।

কেশবচন্দ্রের সংস্কার-প্রয়াসের কথা বলিবার আগে, ইংলণ্ড হইতে ফিরিবার পর তিনি কি ভাবে সম্বর্ধিত হইরাছিলেন, সংক্ষেপে তাহার উল্লেখ করিব। সেই যে লণ্ডনে তিনি 'ভারতের প্রতি ইংলণ্ডের কর্তব্য' বিষয়ে বজৃতা দিয়াছিলেন, সেই বজৃতা ভারতের ইংরেজ-রাজপুরুষদের মনঃপৃত হয় নাই, সে-কথা পূৰ্বেই বলিয়াছি। ইংলণ্ডে তিনি রাজনৈতিক কোনো ভাষণ দেন নাই, ''কিন্তু তাঁহার স্বভাবসিদ্ধ গভীর দেশপ্রেম তাঁহাকে ভারতের ছঃখদারিদ্যপূর্ণ ব্যথার কথা এবং সেই সদে ভারতে ইংরেজের কুশাসনের ক্থা ইংলণ্ডের শিক্ষিত জনসমাজের সমুখে উপস্থাপিত করিতে অনুপ্রাণিত করিয়াছিল।" বলা বাহুল্য, তাঁহার সেই সব উক্তি এথানকার শাসকবৃদ্দ ও ব্যবসায়ী ইংরেজদের প্রবল বিক্ষোভের কারণ হইয়াছিল। ইংহারা কিছু-কালের জন্ম 'ইণ্ডিয়ান মিরার' বর্জন করিয়াছিলেন। তারপর কেশবচন্দ্র যখন ইংলণ্ড হইতে বোম্বাইয়ে পৌছাইলেন, তখন সেধানে তাঁহাকে এক জনসভায় বিপুলভাবে অভ্যর্থনা করিবার আয়োজন করা হইয়াছিল; সেই সভায় যাহাতে কোনো ইংরেজ যোগদান না করে, তাহার জন্ম ইংরেজ-পরিচালিত একটি পত্রিকায় জোর বিক্লব্প্রচার পর্যন্ত চলিয়াছিল। কেশব ইহা জানিতে পারিয়াছিলেন। বৌম্বাইয়ের অভ্যর্থনা সভায় দাঁড়াইয়া দৃপ্তকণ্ঠে তিনি তাই र्वालन : "If England decides to rule India in the interest of Manchester and mercantile people of England only and not to the interest of Indian people, then I say — perish British rule this very moment." উনবিংশ শতকের ভারতে এমন কথা বলিবার ত্বঃসাহস সেদিন আর কাহারো ছিল না—বিংশ শতকেই বা এই কথা বলিবার সাহস একমাত্র স্থভাষচক্র ভিন্ন আর কে দেখাইতে পারিয়াছেন ?

ইংলণ্ডের হাদয় জয় করিয়া কেশবচন্দ্র ভারতে ফিরিলেন। ২০শে মক্টোবর তিনি কলিকাতায় পৌছিলেন। প্রদিন সঙ্গতে তিনি বন্ধুগণের সহিত মিলিত হইলেন এবং তাঁহার ইংলণ্ড ভ্রমণের অভিজ্ঞতার সার কথা হিসাবে বলিলেন—"কার্য এবং আধ্যাত্মিকতা (spirituality and

practical work )—এই উভয়ের যোগে জগতের পরিত্রাণ।…পশ্চিমের সহিত যোগবন্ধন করিতে না পারিলে, আমাদিগের পূর্ণ উন্নতি লাভ হইবে না। আমাদের যে সকল গুণ আছে, তাহা রক্ষা না করিয়া, পশ্চিমের গুণ ধারণ করিলে, জনকয়েকের সাহেব সাজা আর চৌরিলতে থাকা—ইংলও গমনের এই ফল হইবে। আবার ভ্রান্ত খদেশপ্রিয়তা দেখাইয়া কেবল আপনাদিগের সীমায় বদ্ধ থাকিলে, অনেক সদ্গুণে বঞ্চিত হইতে হইবে। আমাদের জীবনে পূর্ব পশ্চিম উভয় দেশীয় ভাবের সামঞ্জস্ত সাধন করিতে হুইবে।…we must have the heart of the Rishi and the hand of the Englishman." ইহার বহুকাল পরে বিবেকানন ঠিক এই কধার প্রতিধ্বনি তুলিয়া ভারতবাসীর চিত্ত জয় করেন। ইহার তিন দিন পরে বেলঘরিয়াতে জয়গোপাল সেনের বাগানে কেশবচন্দ্রকে প্রকাণ্ডে স্বর্ধনা করা হয়। কয়েকদিন পরে ব্রাহ্মিকাগণও তাঁহাকে একখানি অভিনন্দন পত্র প্রদান করেন। তাঁহার সম্বর্ধনা শুধু ব্রাক্ষদের মধ্যেই সীমাবদ্ধ ছিল না। দারকানাথ মিত্র, মহেল্রলাল সরকার, মহারাজা যতীল্রমোহন, কৃঞ্চদাস পাল, দিগম্বর মিত্র প্রভৃতি তৎকালীন কলিকাতার প্রসিদ্ধ সকল ব্যক্তিই কেশবচন্দ্রকে তাঁহাদের আন্তরিক প্রীতি জানাইয়াছিলেন।

## ১৮৭০। ২রা নভেম্ব।

ভারত সংশ্বার সভা— Indian Reform Association— স্থাপিত হইল। উনবিংশ শতাব্দীর নবজাগরণের ইতিহাসে ইহা একটি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ ঘটনা। এমন বৃহৎ কর্ম-সংস্থা এই শতাব্দীতে এই প্রথম। সিপাহীযুদ্ধের পরবর্তী একটি বৃগ সমাজ-সংস্থারের দিক দিয়া বিশেষ উল্লেখযোগ্য নয়। রামমোহন ও বিভাসাগরের পর সমাজ-সংশ্বারের কথা এই সময়ের মধ্যে আর কোনো বাঙালি তেমনভাবে চিন্তা করেন নাই। কেশ্বচক্রকেই তাই এই বিষয়ে অগ্রসর হইতে হইয়াছিল। ছয় মাস ইংলণ্ডে অক্লান্তভাবে ঘুরিয়াবক্তা দিয়া কেশবচক্র ভারতবর্ষে প্রত্যাবর্তন করিবার পর মাত্র ছই সপ্তাহের মধ্যেই এত বড়ো একটি কাজে হস্তক্ষেপ করিলেন কি প্রকারে? নিঃসন্দেহে ইহা ভাঁহার কর্মশক্তির নিদর্শন। প্রতাপচক্র সত্যই লিখিয়াছেন: "An

endless, almost a super-human force formed the principal characteristic of Keshub's genius. It always found vent in new plans, new reforms, new creations," কেশ্ব-প্রতিভার এই বৈশিষ্ট্য আমরা লক্ষ্য করি তাঁহার প্রতিষ্টিত ভারত সংস্কার সভার বহুমুখী কার্যের মধ্যে। কেশ্বচন্দ্রের প্রকৃতির বৈশিষ্ট্যই এই ছিল যে তিনি এক সঙ্গে অনেকগুলি কর্মের স্টনা করিতেন, তাঁহার কর্ম-প্রতিভা এমনই প্রচণ্ড ছিল, চিন্তা করিবার ক্ষমতা এত পর্যাপ্ত ছিল যে যুগপৎ তিনি বিভিন্ন প্রকার কান্ডের মধ্যে অনায়াসে হস্তক্ষেপ করিতে পারিতেন। রামমোহন ও বিভাসাগরের পর এমন কর্মিষ্ঠ মান্ত্র্য বাংলা তথা ভারতবর্ষে আর কেহ সেদিন ছিলেন না।

ভারতবাদীর সামাজিক ও নৈতিক উন্নতিসাধন—ইহাই ছিল ভারত সংশ্বার সভার মূল উদ্দেশ্য এবং অভিপ্রায়। এই সভার পাঁচটি বিভাগ ছিল; মথা:--(১) স্থলভ সাহিত্য; (২) ছুঃস্থ ব্যক্তিদিগকে দান; (৩) নারীজাতির উন্নতি ; ( ৪ ) সাধারণ শিক্ষা ঃ শিল্পবিভালয় ও শ্রমজীবিদিগের জন্ম বিভালয় এবং (৫) স্থরাপান নিবারণ। মূল সভার সভাপতি ছিলেন কেশবচন্দ্র স্বয়ং, সম্পাদক ছিলেন গোবিন্দচন্দ্র ধর, আর প্রত্যেকটি বিভাগের একজন করিয়া সভাপতি ও একজন করিয়া সম্পাদক ছিলেন। क्रिनेविष्ट अरुभीमीरम्त मर्पा नवीनिष्ट मिन, भनीशम वस्मार्शिधात्र, প্রতাপচন্দ্র মজুমদার, উমেশচন্দ্র দত্ত, মাধবচন্দ্র রায়, অক্ষয়চন্দ্র রায়, ঠাকুরদাস দেন, উমানাথ গুপ্ত, জয়গোপাল দেন ও কান্তিচক্ত মিত্র প্রভৃতি ভারত সংস্কার সভার বিভিন্ন বিভাগের সহিত সংশ্লিষ্ট ছিলেন। আর বাহিরের মধ্যে বাঁহারা কেশবচন্দ্রের এই সংশ্বার উভ্তমে সহায়তা করিয়াছিলেন তাঁহাদের মধ্যে হেয়ার স্কুলের প্রধান শিক্ষক প্যারীচরণ সরকার ( মত্যপানের विकृत्क এদেশে देंशांतरे প্রয়াস ছিল সর্বপ্রথম ), আব্দুল লতিফ খাঁ, দিগম্ব মিত্র, রাজেল্রলাল মিত্র, কিশোরীচাঁদ মিত্র, গোবিন্দলাল শীল, মহেল্রলাল সরকার, রেভারেও মিচেল, রেভারেও ডল্, মিস পিগট এবং ডব্লিউ. সি-. বাানার্জি প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য। ইহা হইতে ব্ঝিতে পারা যাইবে যে, সমসাময়িক কালে বাংলা দেশে কেশবচল্লের ব্যক্তিত্বের প্রভাব তথন কতথানি ব্যাপক হইয়া উঠিয়াছিল। সভার এই পাচটি বিভাগের মধ্যে আত্নযঙ্গিক অনেক বিষয়ই অন্তর্ভুক্ত ছিল।

ভারত সংস্কার সভার বিস্তারিত ইতিহাস আলোচনা করিবার স্থান এখানে নাই। আমরা শুধু সংক্ষেপে ইহার বিষয়ে কিছু বলিব। প্রথমে স্থলভ সাহিত্য বিভাগের কথা বলি। এক পয়সা মূল্যের সাপ্তাহিক 'স্থলভ সমাচার' প্রকাশ দ্বারা এই বিভাগের কার্য আরম্ভ হয়। ইতিপূর্বে 'ইণ্ডিয়ান মিরার' ও 'ধর্মতত্ত্ব' প্রকাশ করিয়া কেশবচক্র তাঁহার সাংবাদিক প্রতিভার পরিচয় দিয়াছেন; সেই প্রতিভারই পরিণত প্রকাশ এই 'স্থলভ সমাচার'। সর্বসাধারণের জন্ম এক পয়সার কাগজ প্রবর্তন করিয়া সেদিন তিনি সতাই যুগান্তর স্টি করিয়াছিলেন। 'স্থলভ সমাচার' বাংলা সাহিত্যেরও এক গুরুতর অভাব দূর করিয়াছিল। ইহার ভাষা ছিল একেবারে সহজ ভাষা। বাংলা ভাষাকে বিভাসাগরী ভাষা হইতে বাহির করিয়া আনিয়া কেশবচন্দ্রই ইহাকে সহজগম্য করেন। এই পত্রিকায় তিনি নির্ভীকভাবে সকল বিষয়ের আলোচনা করিতেন। 'স্থলভ'-এর প্রচারও ছিল সমকালীন অন্যান্ত পত্র-পত্রিকার প্রচারের তুলনায় সমধিক; তথনকার দিনে তিন-চার হাজার কপি প্রতি সপ্তাহে বিক্রয় হওয়া কম কথা নয়। ইংরেজ লেখিকা মার্গারিটা বার্ণদ্ তাঁহার The Indian Press গ্রন্থে এই প্রদঙ্গে লিখিয়াছেন: 1870 the great Brahmo Samajist preacher, Keshab Chandra Sen, launched the Sulava Samachar as the organ of the Indian Reform Association. The paper was published weekly at one pice (farthing) per issue and was, therefore, the first attempt to reach those who were poor but literate. It achieved great success and its circulation was between three and four thousand weekly, the first of the newspaper records.'' বাংলা দেশের সাংবাদিকতার ইতিহাসে 'স্থলভ সমাচার'-এর ভাব ও ভাষার পুনরাবৃত্তি আমরা বহুকাল পরে কতকটা লক্ষ্য করি উপাধ্যায় ব্রহ্মবান্ধবের 'সন্ধ্যা' কাগজে। পরবর্তীকালে কেশবচল্রের 'স্থলভ সমাচার'-এর অনুকরণ করিয়া যোগীলুনাধ বস্থ ও কৃষ্ণকুমার মিত্র মধাক্রমে 'বঙ্গবাসী' ও 'সঞ্জীবনী' পত্রিকা প্রকাশ করিয়াছিলেন; এই তুইখানিও প্রথমে এক প্রসা দামের সাপ্তাহিক পত্রিকা ছিল। কিন্তু 'স্থলভ'-এর গৌরব ছিল স্বতম্ব। এই প্রসঙ্গে শুর মতুনাথ সরকারের একটি মন্তব্য এথানে উল্লেখ্য।

কেশবচন্দ্রের শতবার্ষিকী উপলক্ষে (১৯০৮) বদীয় সাহিত্য পরিষদের উলোগে কন্টোলায় শ্বতিপূজার যে অন্তর্গানটি হইয়াছিল তাহাতে শুর যহনাথ বলিয়াছিলেন: ''আমরা ছেলেবেলায় 'স্থলভ সমাচার' কাগজ পড়েছি। পূজার সময়ে আবার লাল রঙ, নীল রঙের বাহির হতো। এর ভাষা একেবারে সহজ ভাষা। শিশু পর্যন্ত বুঝতে পারে। সে সময়ে গাড়োয়ানদেরও তা পড়তে দেখেছি। সাধারণ লোকের মনে ঐ 'স্থলভ সমাচারে'র ভিতর দিয়ে কেশবচন্দ্র এদেশে রাজনৈতিক বিপ্লবের স্ত্রপাত কর্রলেন।" একখানি এক পয়সা দামের কাগজের পক্ষে এ বড়ো কম গৌরবের কথা নয়। এই কাগজে সমাজ, শিক্ষা, রাজনীতি, ইত্যাদি নানা বিষয়ের প্রবন্ধ ও সংবাদ সহজ সরল ভাষায় প্রকাশিত হইত। সমাজ সংশ্বারের জন্ম বে বিরাট কার্যস্কটা লইয়া কেশবচন্দ্র ইংলও হইতে ফিরিলেন, তিনি দেখিলেন, কেবল বক্তৃতা হারা এই কার্য সিদ্ধ ক্রা যাইবে না, সাহিত্যের মাধ্যমে উহা প্রচার করিতে পারিলেই কার্যসিদ্ধি স্থনিশ্বত।

'কেশব-চরিত' গ্রন্থের লেশক এই প্রদঙ্গে বলেনঃ ''স্থলভ সমাচার বারা বন্ধমাজে সাহিত্য-বিষয়ে যে এক অছুত পরিবর্তন ঘটিয়াছে, তাহা বোধ হয় জানিবার কাহারো বাকী নাই। ইতর ভদ্র নানা শ্রেণীর লোকের মধ্যে ইহা প্রচলিত হইল। অনেকে কাগজ পড়িতে শিখিল। প্রতি সপ্তাহে সহস্র খণ্ড 'স্থলভ সমাচার' দেশে বিদেশে বিতারিত হইয়া বন্ধবাসীদিগকে জাগাইয়া তুলিল। 'স্থলভ' রাজপ্রাসাদে এবং মৃদির পর্ণকুটারে, ক্বতবিছা সভ্যসমাজে এবং অন্তঃপুরে হিল্মহিলাগণের হত্তে শোভা পাইতে লাগিল। ইহার ঘারা সহজ ভাষার রচনা প্রচলিত হইয়াছে। কেবল তাহা নহে, নীতি বিষয়েও লোকের কচি ফিরিয়াছে।" ইহা হইতেই আমরা বুঝিতে পারি যে, দেদিন বংলার সর্বত্র 'স্থলভ সমাচারে'র কি আদর ছিল। বাংলা ভাষার উয়তি সাধনে ও শিক্ষিত বাঙালির মনে যুক্তিগ্রাহ্ চিন্তার উল্মেষ সাধনে

দেবেন্দ্রনাথের 'তন্ত্রবোধিনী' পত্রিকার যে গৌরব, জাতীয়তাবোধ জাগাইয়া ভূলিবার জন্ত হরিশ্চন্দ্রের 'হিন্দু পেট্রিরট'-এর যে মর্যাদা, কেশবচন্দ্রের 'হ্লভ সমাচার' পত্রিকার ঠিক সেই গৌরব, সেই মর্যাদা—ইহা যেন আমরা কথনো বিশ্বত না হই। 'স্থলভ সমাচারে'র প্রথম সম্পাদক ছিলেন উমানাথ গুপ্ত আর মূল সভার পক্ষ হইতে কেশবচন্দ্র ছিলেন ইহার পরিচালক। এবং তিনিই ছিলেন ইহার প্রধান লেখক।

সমাজের নীচের তলার মাহুষের কথা এদেশে সর্বপ্রথম চিন্তা করিলেন কেশবচন্দ্র; শুধু চিন্তা করা নয়, তাহার বাত্তব রূপটি পর্যন্ত সকলের সন্মুধে তিনি তুলিয়া ধরিলেন। ভারত সংস্কার সভার চতুর্থ বিভাগটির কথাই আমরা এখানে বলিতেছি। কেশবচন্দ্র ইতিপূর্বে উচ্চশ্রেণীর যুবকদের সাধারণ শিক্ষার জন্ম কলেজ স্থাপন করিয়াছিলেন। এইবার তিনি আরো এক ধাপ অগ্রসর হইলেন—সমাজের অতি সাধারণ লোক যাহারা—অথচ যাহারা প্রকৃতপক্ষে সমাজের মেরুদণ্ড, তাহাদের শিক্ষার কথা তিনি চিন্তা করিলেন। ইহাদিগকে অর্থকরী শিল্পশিক্ষা দিবার জন্ত এই বৎসরই তিনি একটি শিল্প বিভালয় স্থাপন করিলেন। তারপর কেশবচল্রের দৃষ্টি গিয়া পড়িল শ্রমিকদের উপর। উনবিংশ শতানীর বাংলায় শ্রমিকদের কথাও প্রথম চিন্তা করিলেন কেশবচন্দ্র। শ্রম-জীবিদের জন্ম তিনি একটি বিভালয় স্থাপন করিলেন। সেধানে শ্রমিক-দিগকে বাংলা ভাষার মাধ্যমে সাধারণ শিক্ষা দেওয়া হইত এবং অল্ল অল্ল ইংরেজিও শিক্ষা দেওয়া হইত। ভদ্রশেণীর লোকদিগকে ছুতারমিস্ত্রীর কাজ, দর্জির কাজ, ধাতুপাত্র তৈরির কাজ প্রভৃতি বিবিধ কুটীরশিল্প শিক্ষা দেওয়া হইত। Workingmen's Institute উনিশ শতকের ভারতবর্ষেই একটি নৃতন জিনিস। স্থাপের বিষয় কেশবচল্রের এই একটিমাত্র কীর্তিই আজো কোনোমতে তাহার অন্তিত্ব বজায় রাখিতে পারিয়াছে। শ্রমজীবি বিভালয়ে কেব্লমাত্র শ্রমিকরা নয়, অবসর সময়ে অফিসের কেরাণী, কলেজের ছাত্র, ব্রান্ধপ্রচারক এবং স্বয়ং কেশবচন্দ্র—সকলেই এইসব কাজ আগ্রহের সহিত শিক্ষা করিতেন। তাঁহার সকল জীবনচরিতকারই উল্লেখ করিয়াছেন বে, কেশব্চক্র নিজে একজন বড়ো craftsman ছিলেন এবং

জীবনের শেষভাগে অস্তস্থতার সময় অনেক নিপুণ আস্বাবপত্র তিনি নিজের হাতে তৈরি করিয়াছিলেন।

সেবার ভিতর দিয়া সাধারণ লোক ও ভদ্রশ্রেণীর মধ্যে প্রীতি ও সোহার্চের ভাব জাগাইয়া তুলিবার জন্মই দাতব্য বিভাগটি খোলা হইয়াছিল। দশ বংসর পূর্বে উত্তর ভারতের ছর্ভিক্ষ ও নিয়বঙ্গের ম্যালেরিয়া পীড়িত জনগণের সাহায়্য করিতে আমরা কেশবচন্দ্রকে দেখিয়াছি। দৈব বিপদের সময় সমবেত প্রয়াসে সঙ্কটন্রাণ বা Relief-এর ব্যবহা করা—এই দেশে কেশবচন্দ্রের পূর্বে আর কাহাকেও আমরা চিস্তা করিতে দেখি নাই। তাঁহার সমাজ সেবার এই আদর্শ ই পরবর্তীকালে সেবাত্রত শশীপদ বন্দ্যোপাধ্যায় ও স্বামী বিবেকানন্দকে বিশেষভাবে অমুপ্রাণিত করিয়াছিল। বাংলার ইংরেজি শিক্ষিত সমাজে সে যুগে মদ্যপানের প্রচলন ছিল। কেশবচন্দ্র বহু ইয়ং বেন্দলের জীবনে ইহার শোচনীয় পরিণাম প্রত্যক্ষ করিয়াছিলেন। তাঁহার সন্মুথে ছিল প্যারীচরণের আদর্শ। ভারত সংস্কার সভার মঞ্চ হইতে তিনি এই সামাজিক ব্যাধি দূর করিবার জন্ম বক্ততা দিয়া, সংবাদপত্রে আলোচনা দ্বায়া জনমত গঠন করিয়া, ছোট ছোট পুন্তিকা রচনা করিয়া এবং তরুণদের লইয়া একটি 'আশাবাহিনী' গঠন করিয়া যেসব প্রয়াস পাইয়া-ছিলেন, সে ইতিহাস স্থপরিচিত।

ভারত সংস্কার সভার দ্বারা ভারত সত্যই জাগিয়া উঠিল।

১৮৭১ খ্রীপ্টান্দে হইতে 'ইণ্ডিয়ান মিরার' দৈনিকে পরিণত হইল। তথন হইতে নরেন্দ্রনাথ সেন ইহার সম্পাদক হইলেন। ভারতবর্ষে এই রকম দৈনিক কাগজ এ পর্যন্ত আর কেহ চালাইতে পারেন নাই। বুগ আগাইয়া গিয়াছে, শিক্ষিতের সংখ্যা পূর্বাপেক্ষা অনেক বাড়িয়াছে, এখন দৈনিক পত্রিকা ভিন্ন যুগচেতনাকে জাতির মানসমুকুরে প্রতিফলিত করা সম্ভব নয়—এই মনে করিয়াই কেশবচল্র কাগজখানিকে দৈনিকে পরিণত করিলেন। জাতীয় জীবন গঠনে সেই বুগে কেশবচল্রের 'মিরার' সত্যই এক মহৎ কার্য সাধন করিয়াছিল। বিদ্ধমচল্রের 'বঙ্গদর্শন' ইহার এক বংসর পরের ঘটনা। 'ইণ্ডিয়ান মিরার'ই বাঙালি পরিচালিত ও সম্পাদিত প্রথম ইংরেজি দৈনিক

পত্রিকা। এই প্রসঙ্গে স্থরেন্দ্রনাথ তাঁহার A Nation in Making পুস্তকে লিখিরাছেনঃ "with the exception of Indian Mirror all our newspapers in Bengal, including the most influential, were weekly." কেশবচন্দ্রের 'ইণ্ডিয়ান মিরার' সত্যই সেদিন সাংবাদিকতার ক্ষেত্রে বাঙালিকে এক নৃতন আদর্শের সন্ধান দিয়াছিল; স্থরেন্দ্রনাথ যখন ১৮৭৯ গ্রিষ্টাব্দে 'বেন্দলি' পত্রিকার সম্পাদক ও স্বত্বাধিকারী হন, তখন তিনি কেশবচন্দ্রের দৃষ্টান্তকে সমূথে রাধিয়াই তাঁহার সাংবাদিক জীবন আরম্ভ করিয়াছিলেন, ইহা তিনি নিজে বলিয়াছেন।

শিক্ষা, কৃষ্টি ও প্রগতি বিষয়ে ইংলণ্ডের মেয়েরা কত উন্নত, তাহা কেশবচন্দ্র প্রত্যক্ষ করিয়া আসিয়াছিলেন। স্বদেশীয় নারীদের উচ্চশিক্ষার জন্ম তিনি ১৮৭০ খ্রীষ্টাব্দে একটি স্কুল স্থাপন করেন। বেথুন স্কুলের শিক্ষিক। মিস পিগটকে তিনি এই স্কুলের কাজে নিযুক্ত করিয়াছিলেন; পর বৎসর ফেব্রুয়ারি মাসে তিনি মেয়েদের শিক্ষা দিবার জন্ম উপযুক্ত শিক্ষয়িত্রী প্রস্তুত করিবার উদ্দেশ্যে একটি নর্মাল স্কুল স্থাপন করিলেন এবং এই স্কুলের মেয়েদের লইয়া তিনি 'বামা হিতৈবিণী সভা' নামে একটি উন্নন্ন্ন্ক সমিতিও স্থাপন করেন; মেয়েরা এই সভায় নারীকল্যাণ মূলক নানাবিধ প্রবন্ধ পাঠ করিত ও উহা লইয়া আলোচনা করিত এবং এইসব প্রবন্ধের অধিকাংশই বামা-বোধিনী' পত্রিকায় প্রকাশিত হইত। অন্তঃপুরিকাদিগের জন্ম এই পত্রিকাধানি ১৮৬২ খ্রীষ্টান্দে উমেশচন্দ্র দত্ত প্রকাশ করেন এবং তিনিই ইহার সম্পাদক ছিলেন। বাংলা ভাষায় মেয়েদের জন্ম ইহাই প্রথম কাগজ। কেশবচন্দ্রের নর্মাল স্থূলের উন্নতি ও সাফল্য দেবিয়া গভর্ণমেণ্ট ইহার জন্ম বার্ষিক তুই হাজার টাকা মঞুর করিয়াছিলেন। যতদ্র জানা যায়, 'বামা হিতৈষিণী সভা'-ই উনিশ শতকের বাংলার প্রথম মহিলা সমিতি। ব্রিষ্টলের একটি মহিলা সমিতিও কেশবচন্দ্রের বিবিধ নারীকল্যাণ প্রচেষ্টায় প্রভূত অর্থ সাহাষ্য করিয়াছিলে।

প্রসন্ধতঃ উল্লেখযোগ্য যে, ''নারী শিক্ষা সম্বন্ধে কেশবচন্দ্রের কতকগুলি নিজস্ব ধারণা ছিল। নারীদিগকে হিন্দুকৃষ্টির উপযোগী শিক্ষা দেওয়াই তিনি সঙ্গত মনে করিতেন। নারীগণ পাশ্চান্ত্য সভ্যতার জ্ঞান ও আলোক পাইবে, অথচ পাশ্চান্তা কৃত্রিম সভ্যতার আদর্শে তাহাদের জীবন ও চরিত্র গঠিত না হয়, এই ছিল তাঁহার অভিমত। নারীগণের পক্ষে বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রচলিত শিক্ষা তিনি উপযোগী মনে করিতেন না। নারী স্বভাবের অনুকূল গৃহশিল্প, ললিতকলা, কাব্যরচনা, প্রাথমিক বিজ্ঞান, স্বাস্থ্যবিজ্ঞান, গৃহকর্ম প্রভৃতি বিষয়ে শিক্ষাদানই তিনি একান্ত প্রয়োজনীয় বোধ করিতেন।"

३४१२ ।

কেশবচন্দ্রের কর্মজীবনে ইহা একটি বিশেষ স্মরণীয় বৎসর।

আমরা দেখিরাছি, কেশবচন্দ্র ইতিপূর্বে কলুটোলা সান্ধ্য স্কুল, ব্রাহ্ম স্কুল, কলিকাতা কলেজ প্রভৃতি কয়েকটি শিক্ষা-প্রতিষ্ঠানের আয়োজন করিয়া-ছিলেন। নানা কারণে তাঁহার সে সব প্রয়াস হায়ী হইতে পারে নাই। এই বৎসর তিনি ভারত সংস্কার সভার উদ্যোগে ব্বকদের উচ্চশিক্ষার জন্ত 'আলবাট কলেজ' হাপন করিলেন। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে, এই কলেজ প্রতিষ্ঠিত হইবার চারি বৎসর পরে সামাজিক ও সাংস্কৃতিক উন্নতির উদ্দেশ্তে জনসাধারণের মেলামেশার জন্ত এবং পারস্পরিক আলোচনার জন্ত কেশবচন্দ্র 'আলবাট হল' ও 'আলবাট ইনষ্টিটিউট' প্রতিষ্ঠিত করেন। এই হলে একটি সাধারণ লাইব্রেরি ও পাঠাগারও প্রতিষ্ঠিত হয়। তখন কলিকাতায় একমাত্র টাউন হল ছিল, কিন্তু বাঙালিদের নিজস্ব এমন একটি জারগা ছিল না যেখানে প্র্যাতি সম্মেলন, বক্তৃতা ও আলোচনা, সর্বসাধারণের সভা প্রভৃতি হইতে পারে। আলবাট হল স্থাপন করিয়া কেশবচন্দ্র বাঙালির এই অভাবটি দ্র

দেখিতে পাইতেছি, সমাজের সর্বাঙ্গীন উন্নতির কথাই কেশবচন্দ্র চিন্তা করিতেন এবং ভারত সংস্কার সভার মাধ্যমে সাধ্যমত তাহাকে রূপ দিবার প্রস্থাস পাইতেন। বস্তুতঃ উনবিংশ শতাব্দীর ভারতবর্ষে কেশবচন্দ্র সেনই সর্বশ্রেষ্ঠ সমাজসংস্কারক। শনীপদ, বিবেকানন্দ প্রভৃতিদের কার্যক্ষেত্র তিনিই তো প্রস্তুত করিয়া গিয়াছিলেন। প্রকৃত সমাজসংস্কার বলিতে কি বৃঝায়, সে বিষয়ে ১৮৬২ খ্রীষ্টাব্দেই কেশবচন্দ্রের মনে একটি সুস্পষ্ট ধারণা জন্মিয়াছিল। সেই সময়ে ভবানীপুর ব্রাক্ষসমাজে Social Reformation in India নামে তিনি যে বক্তৃতা দিয়াছিলেন, তাহাতে তিনি সংস্কার বলিতে moral,

social, educational ও domestic—এই চার প্রকার সংস্থারের কথাই বলিয়াছিলেন। সমাজ সংস্থার কথার কথা নয়—ইহা অতি কঠিন জিনিস। তাই তো কেশবচক্র সমাজ সংস্থারের মূলনীতি নির্ধারণ করিয়া সেদিন ৰ্লিয়াছিলেনঃ—"Reformation signifies forming anew. Every reformer should therefore not only destroy absurd and corrupt institution, but build up positive institutions of undoubted usefulness and purity...The thorough reformation of native society is the object of the Brahmo Samaj. It proposes to give it a re-organisation upon the basis of pure faith, and adore it with useful institutions." मन वरमत পূর্বে তিনি যাহা বলিয়াছেন, দেখিতে পাইয়াছি, কেশবচল্র তাহাই অক্ষরে অক্ষরে পালন করিয়। ইতিহাসে ব্রাহ্মসমাজের প্রকৃত ভূমিকাটি সেদিন এই ভাবেই সকলের সমূপে তুলিয় ধরিয়াছিলেন। Thoroughness—কেশ্ব-প্রতিভার ইহাই ছিল অন্ততম বৈশিষ্ট্য। কোনো চিন্তা, কোনো কাজই তিনি ক্থনো half-done বা অসম্পূর্ণভাবে করিতেন না। ন্তন যুগ আসিয়াছে, পুরাতন লইয়া থাকিলে আর চলিবে না, সমাজকে ভাঙিতে হইবে, ভাঙিয়া নৃতন করিয়া গড়িতে হইবে—এমনভাবেই কেশবচল বাংলার সমাজ জীবনকে সেদিন সকল দিক দিয়া এক নৃতন গরিমা, এক নৃতন ব্যঞ্জনা দিয়া গিয়াছেন। বাঙালি যদি কেশবমনীষার এই দিকটি গভীরভাবে অনুশীলন করিত, তাহা হইলে সমাজসংস্থারক হিসাবে কেশবচল্রের শ্রেষ্ঠত কোথায়, তাহা সে ব্ৰিতে পারিত।

শিকা বিস্তারে, বিশেষ করিয়া স্ত্রী-শিকা বিস্তারে কেশবচন্দ্রের প্রয়াস বিশেষভাবেই স্মরণীয়। শিক্ষার ব্যাপারে তাঁহার মতন positive blue print আর কেহই দিতে পারেন নাই। এ-বিষয়ে তাঁহার চিন্তা-ভাবনার সম্যক পরিমাপ আজো হইয়াছে বলিয়া মনে হয় না। কেশব্চক্র ভারতে ও ইংলণ্ডে ভাঁহার বিবিধ বক্তৃতা, নানা রচনা ও রাজপুরুষদের নিকট লিখিত একাধিক পত্তে বার বার জোর দিয়া বলিয়াছেন—দেশের প্রতিটি মাত্ত্ব যাহাতে স্থশিক্ষা লাভ করে এবং তাহার স্থযোগ পায়, সে-বিষয়ে সরকারের অববহিত হওয়া কর্তব্য। এই 'স্থযোগ' কথাটির উপর তিনি বিশেষ গুরুত্ব দিতেন। অভিজাত বংশের সন্তান হইলেও কেশবচল্র বেদিন হইতে ওাঁহার দেশ এবং জাতির উন্নতিকল্পে স্বীয় জীবন উৎসর্গ করিয়াছিলেন, সেইদিন হইতে তিনি সমাজে শ্রেণী-বৈষমা উঠাইয়া দিবার পক্ষপাতী ছিলেন। তাই তিনি বিশ্বাস করিতেন যে শিক্ষালাভ করিবার স্থযোগ সমাজের মৃষ্টিমেয় কিছু সংখ্যক অর্থবান ব্যক্তির মধ্যে সীমাবদ্ধ থাকিলে চলিবে না; প্রগতিশীল ও উন্নত জাতি গড়িয়া তুলিতে হইলে ধনীদরিজ, উচ্চনীচ নির্বিশেষে দেশের আপামর জনসাধারণকে শিক্ষিত করিয়া ভুলিতে হইবে। তিনি মনে করিতেন যে কতিপয় বিত্তশালী বা তথাক্থিত উচ্চশ্রেণীর মধ্যে বিত্যাশিক্ষা সীমাবদ্ধ থাকিলে তাহা জতিভেদের মতো আরেকটি বর্ণ-বিভাগ সৃষ্টি করিবে। এই প্রসঙ্গে কেশবচন্দ্রের England's duty to India বক্তাটি বিশেষভাবে শার্ণীয়। এই বক্তৃতার একস্থানে তিনি বলিয়াছেন: "স্কল শ্রেণীর লোকের মধ্যেই কি বিভাশিক্ষা প্রসারিত হইয়াছে, না তাহার মঞ্চল-জ্যোতি কেবল উচ্চশ্রেণীর মৃষ্টিমেয় ব্যক্তির মধ্যেই সীমাবদ্ধ হইয়া আছে? ···বাংলা দেশে প্রতি ৩২৮ জন ব্যক্তির মধ্যে মাত্র একজন শিক্ষা পাইতেছে। সারা ভারতে কোটি কোটি লোকের বিন্মাত্র অক্ষর পরিচয় নাই। এই অগণিত শিক্ষাবঞ্চিত জনসাধারণের কী ভবিশ্বং ?"

বলিয়াছি, মেয়েদের শিক্ষার ব্যাপারেই কেশবচল্র সমধিক যুদ্ধবান ছিলেন। দেশে যাহাতে সত্তর স্ত্রী-শিক্ষার প্রসার ঘটে তাহার জন্ম তাঁহার উভামের অন্ত ছিল না। তিনি দৃঢ় বিখাস করিতেন যে দেশে সুস্থ সবল ও উচ্চমানসম্পন্ন জাতি গড়িয়া তুলিতে হইলে শিক্ষিতা নারী একান্ত অপরিহার্য। উপরি উক্ত বক্তৃতায় এই বিষয়ে কেশবচন্দ্রের উক্তি খুবই স্পষ্ট। শাসক সম্প্রদায়কে লক্ষ্য করিয়া তিনি বলিতেছেনঃ "ইংলণ্ড যদি ভারতকে স্থশিকিত মাতা প্রদান ন। করে, যদি এ-দেশে স্ত্রীশিক্ষার স্থব্যবস্থা ইংলণ্ড না করিতে পারে, তাহা হইলে ভারতবর্ষ সম্পর্কে ইংলণ্ডের দায়িত্ব পালনে ক্রটি থাকিয়া যাইবে।" এই ক্রটির পরিণাম যে ভয়াবহ, সে-কথাও তিনি বলিয়াছিলেন। কিন্তু কেশবচল্রের প্রকৃতির একটি বৈশিষ্ট্য এই ছিল যে, তিনি যাহা চিন্তা করিতেন, তাহা কার্যে পরিণত করিতে বিলম্ব করিতেন না। ভাবুকতা ও কর্মোভ্যমের এমন সক্ষেলন আমরা একমাত্র তাঁহার মধ্যেই দেধিয়াছি। কর্মজীবনে অবতীর্ণ হইবার সঙ্গে সঙ্গে তাঁহার প্রচেষ্টায় নান। ধরণের শিক্ষাপ্রতিষ্ঠান এই শহরে স্থাপিত হইয়াছিল। কিন্তু ভারত সংস্কার সভা স্থাপনের পর হইতেই এই বিষয়ে তাঁহার প্রয়াস যেন একটি concrete ক্রপ লইতে থাকে। এই সভার স্ত্রীজাতির উন্নতি বিধানের জন্ম বিভাগটির চার দফা কার্যস্তী নিদিষ্ট হইয়াছিল, যথাঃ (>) বালিকা বিভালয় স্থাপন; (২) অন্তঃপুরিকাদের জন্ম পৃথক শিক্ষাব্যবস্থা; (৩) মেয়েদের পাঠের উপযোগী পুস্তক ও পত্রিকা প্রচার এবং (৪) মেয়েদের পরীক্ষা গ্রহণ ও পারিতোষিক বিতরণ। কেশবচন্দ্র প্রতাপচন্দ্র ও উমেশচন্দ্রকে যথাক্রমে এই বিভাগের সভাপতি ও সম্পাদক নিযুক্ত করিয়াছিলেন। শ্রমজাবি ব্যক্তিদের ইংরেজি ও বাংলা ভাষা শিক্ষা দেওয়ার জন্ম তিনি ১৩নং মির্জাপুর ষ্ট্রীটে একটি বিভালয় স্থাপন করিয়াছিলেন। মেয়েদের স্কুল স্থাপিত হইস্নাছিল পটলডাঙায় এবং মিদ্ পিগট এই বিভালয়ের ভার গ্রহণ করিয়াছিলেন।

দেশে শিক্ষা-বিস্তারের বিষয়ে কেশবচন্দ্র যে কত আগ্রহণীল ছিলেন তাহার পরিচয় মিলিবে ভারতের তদানীস্তন বড়লাট লর্ড নর্থক্রককে লেখা পত্রগুলির মধ্যে। ১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দের ২১শে মে তারিখের পত্রে দেখিতে পাই যে, দেশের জনসাধারণের মধ্যে শিক্ষা-প্রসারের

প্রয়োজনীয়তা বর্ণনা করিয়া তিনি সমগ্র বিষয়টিকে পাঁচটি ভাগে বিভক্ত করেন; যথাঃ (১) সাধারণ লোকের শিক্ষা; (২) উচ্চশ্রেণীর উন্নতত্তর শিকা; (৩) নীতি শিকা; (৪) শিল্প ও পারিভাষিক শিকা; ও (৪) স্ত্রী-শিক্ষা। এই বছরই ১২ই জুলাই বড়লাটকে লেখা অপর একটি চিঠিতে কেশবচন্দ্র দেশে উচ্চশিক্ষা বিস্তারের জন্ম বৃটিশ সরকার যে সব স্কুল, কলেজ, বিতালয় ইত্যাদি স্থাপন করিয়াছেন তাহাতে আনন্দ প্রকাশ করেন ( তাঁহার এই আনন্দপ্রকাশকে অনেকে 'রাজভক্তি' বলিয়া ভুল করিয়াছেন), কিন্ত ইহাও বলেন বে বাবস্থা আরে। ব্যাপক হওয়া দরকার। তিনি আরো লিখিলেন: "অজ্ঞানতা, অকাল মৃত্যু ইত্যাদি হইতে ভারতবাসীকে বাঁচাইতে হইলে শিক্ষার প্রসার ব্যতীত আর কোনো উপায় নাই।" ১৮ই জুলাই বড়লাটকে আবার লিখিলেন: "অনেকের ধারণা অভিজ্ঞাত শ্রেণীর মান্ত্রদের শিক্ষা দিলেই সে শিক্ষা স্বাভাবিকভাবেই নিম্নশ্রেণীর লোকদের মধ্যে গিয়া পৌছাইবে, কিন্তু এই ধারণা বে কত ভুল ও অসার তাহা বলিবার নয়। শ্রেণী-ধর্ম নির্বিশেষে দেশের প্রত্যেকটি লোকের জন্য শিক্ষার ব্যবস্থা সুরকারের করা কর্তব্য।" "করা কর্তব্য"—এমন কথা কোনো রাজভক্তের কলম হইতে বাহির হইতে পারে না। ২৬শে জুলাই তারিথে লেখা একটি পত্রে কেশবচন্দ্র অভিযোগ করিলেনঃ "কেবল একদল ধনাট্য ব্যক্তি প্রকৃত উচ্চ শিক্ষার স্থযোগ পায় অথচ দরিত্র জনসাধারণের উপর শিক্ষা-সম্পর্কে কর (tax) বসান হয়।" ১লা আগষ্ট কেশবচন্দ্র আর একথানি চিঠিতে সাধারণ লোকদের মধ্যে শিক্ষা বিস্তার করিলে কি কি বিশেষ কল্যাণ সাধিত হইবে সে বিষয়ে বিস্তারিত আলোচনা করিলেন। দেখা যায়, চিন্তাশক্তির উদ্রেকের জন্ম এই চিঠিতে তিনি বিজ্ঞান শিক্ষাদানের কথাও বলিলেন। ১৬ই আগষ্ট তারিখের লেখা তাঁহার সর্বশেষ চিঠিতে কেশবচন্দ্র ভারতবাসীর ধর্ম-সংক্রান্ত ব্যাপারে হস্তক্ষেপ না করিয়াও ধর্মমূলক নীতি-শিক্ষাদানের (moral education) প্রয়োজনীয়তা প্রতিপাদন করিলেন। এই ভাবেই কেশবচন্দ্র তাঁহার জীবনের শেষ দিন পর্যন্ত দেশে শিক্ষা-বিস্তারের উদ্দেশ্যে ভাবিয়াছেন ও কঠোর পরিশ্রম করিয়াছেন। শুধু মৃষ্টিমেয় ধনাত্য ব্যক্তি নয়, স্ত্রী-পুরুষ নির্বিশেষে জনসাধারণ শিক্ষিত হইয়া উঠুক—বিশেষ করিয়া

শিক্ষালাভের সুযোগ লাভ করুক—ইহাই ছিল কেশবচন্দ্রর অন্তরের ইচ্ছা।
এই প্রদঙ্গে উল্লেখযোগ্য যে, কেশবচন্দ্র অক্লান্ত গরিশ্রম করিয়া শিক্ষাপ্রসারের
উদ্দেশ্যে দেশের সন্থতিপন্ন ব্যক্তিদের নিকট হইতে প্রচুর অর্থ সংগ্রহও
করিতেন। পরবর্তীকালে তাঁহার এই দৃষ্টান্তের অনুসরণ করিয়া শুর আঞ্চতোষ
মুখোপাধ্যায় উচ্চশিক্ষা বিস্তারের ক্ষেত্রে প্রভৃত সাফল্যলাভ করিয়াছিলেন।

কেশবচন্দ্রকে বাহারা কেবলমাত্র ভাবসর্বস্থ বা ইমোশনাল মানুষ বলিয়া থাকেন, শুধু শিক্ষা-বিন্তারের ক্ষেত্রে তাঁহার বাস্তবতাবোধের পরিচয় লইতে তাঁহাদিগকে একবার অনুরোধ করিব। তাঁহার সমগ্র জীবনের বহুমুখী সংস্কার প্রয়াসের মধ্যে, বিশেষভাবে শিক্ষার ক্ষেত্রে, কেশবচন্দ্রের দূরদৃষ্টি এবং উভামের কথা শারণ করিয়া আমরা যেন কিঞ্চিৎ ক্বতক্তবা প্রকাশ করি।

মহর্ষির নিকট হইতে বিচ্ছিন্ন হইবার পর একে একে ছয় বংসর অতিক্রান্ত হইয়া গেল। দেবেক্সনাথ দূর হইতেই তাঁহার পুত্রাধিক ব্রন্ধানন্দের অভ্ত কার্যকলাপ নিরীক্ষণ করিতেছিলেন। কেশবচ<del>ল্র</del> নৃতন সমাজ স্থাপন করিয়াছেন, নূতন মন্দির গড়িয়াছেন, সারা ভারতবর্ষে ব্রাহ্মসমাজকে সুপরিচিত করিয়া তুলিয়াছেন, বিরাট একটি প্রচারকমণ্ডলী গঠন করিয়া প্রচারত্রতকে জীবন্ত ও ব্যাপক করিয়া তুলিয়াছেন, ব্রাহ্মিকাসভা স্থাপন করিয়া নারীদের নর জীবনচেতনায় উদ্বুদ্ধ করিয়াছেন, ইংলণ্ডে গিয়াছেন, সেখানে গিয়া ব্রাহ্মসমাজের ও ভারতের দাবীকে বলিষ্ঠ কণ্ঠে প্রচার করিয়াছেন, প্রাচ্য ও পাশ্চান্তা মিলনের ক্ষেত্র প্রস্তুত করিয়াছেন, তারপর ভারতে ফিরিয়া আসিয়া যুগপৎ বহুমুখী সমাজসংস্কার প্রবর্তন করিয়া বাংলা তথা ভারতের সমাজজীবনে নৃতন এক তরঙ্গ তুলিয়াছেন, 'ইণ্ডিয়ান মিরার'কে দৈনিকে পরিণত করিয়াছেন, এক প্রসা মূল্যের 'স্থলভ সমাচার' প্রকাশ করিয়া সাংবাদিকতার ক্ষেত্রে নৃতন দিক্ নির্দেশ করিয়াছেন—ছয় বৎসরের মধ্যে একা কেশবচন্দ্র এতগুলি কাজ করিয়াছেন। এইসব দেখিয়া শুনিয়া মহর্ষি যে গৌরর বোধ করিতেন, ইহা আমরা সহজেই অনুমান করিতে পারি।

তুইজনেই বহুকাল কলিকাতায় ছিলেন না। তারপর মহর্ষি কলিকাতায়

ফিরিলেন। কেশবচন্দ্র একদিন কয়েকটি দ্রব্য উপহার লইয়া তাঁহার সহিত সাক্ষাৎ করিতে আসিলেন। বহুদিন পরে পিতা-পুত্রে এই সাক্ষাৎ—আজ তুইজনের মধ্যে কোনো উত্তেজনা নাই, এক নিগু শান্তির পরিবেশে উভয়ে উভয়ের সঙ্গে মিলিত হইলেন। এই সাক্ষাৎকারের পর মহর্ষি ছইবার ভারতবর্ষীয় ব্রহ্মন্দিরে আসিলেন এবং উপাসক্মণ্ডলীর সহিত নিমীলিতনেত্রে উপাসনা করিলেন। আচার্য কেশ্বচন্দ্র উপরে বসিয়া বক্ততা ও প্রার্থনা করিতেছেন, আর প্রধান আচার্য দেবেল্রনাথ পাশে দাঁড়াইয়া তাহা শুনিতেছেন। সে অপরূপ দৃশ্য দেখিয়া উপস্থিত সকলে মুগ্ধ হইল। সময়ে আদি সমাজ ও ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজ—এই চুই সমাজের মধ্যে সভাব ত্তাপনের প্রয়াস হইয়াছিল। এই উপলক্ষে দেবেন্দ্রনাথের নির্দেশে কেশবচন্দ্র একটি সন্ধিপত্র রচন। করেন। এই পত্তের শেষভাগে কেশবচন্দ্র লিখিলেন: "আদি ব্রাক্ষসমাজ যথাসাধ্য হিন্দুজাতির সহিত যোগ রাখিয়া পুরাতন প্রণালীতে ব্লোপাসনা প্রচার করিতেছেন, ভারতবর্ষীয় বাহ্মসমাজ সকল জাতির মধ্যে ব্রাহ্মধর্ম প্রচার এবং যাবতীয় সামাজিক কার্যে ব্রাহ্মধর্মের মতামুদারে অমুষ্ঠান করিতে বত্নবান্ হইয়াছেন; প্রত্যেকে আপন স্বাতস্ত্রা ও স্বাধীনতা রক্ষা করিয়া পরস্পরের সহিত যোগ দিবেন।" সন্ধিপত্রই রচনা रहेन, किछ (भव পर्यन्न हेराट कारना काज रहेन ना। बाक्रमगार्क मह দলাদলিই রহিয়া গেল। মিলনের চেষ্টা বার্থ হইল, দেখিয়া কেশবচন্দ্র স্বভাবতঃই কুদ্ধ হইলেন। কেশবচন্দ্রের সহিত মহর্ষি মিলিতে পারিলেন না এবং ইহা না পারিবার মূলে ছিল দেবেক্রনাথের গ্রীষ্ট-বিভীষিকা। কেশবচক্রের মতন দেবেন্দ্রনাথ খ্রীষ্ট বা খ্রীষ্টধর্মের মর্মজ্ঞ ছিলেন না—রামমোহনের উত্তর-সাধক হিসাবে দেবেল্রনাথের ধর্মজীবনের ইহাই ছিল একটি বড়ো রকমের জটি। কেশবচন্দ্রের মনীষা বিশ্বের সকল ধর্মকেই সত্য বলিয়া মানিতে পারিত-দেবেন্দ্রনাপ এতথানি অগ্রসর হইতে পারেন নাই। এই প্রসঙ্গে মহবি-পুত্র সত্তোল্রনাথ তাঁহার পিতৃদেবের আত্মজীবনীর ইংরেজি অনুবাদের ভূমিকায় ষ্পার্থই লিখিয়াছেন, "My father drew back in alarm. There were other differenes between the two. My father was intensely national in his religious ideal, whereas Keshub's outlook was more cosmopolitan." কেশবচল্রের ধর্ম মিলন এবং সামঞ্জন্তের ধর্ম—রামমোহনের উদার বিশ্বজনীন আদর্শের ইহাই ছিল স্বাভাবিক পরিণতি। মিলিতে না পারিলেও, কেশবের প্রশংসা কীর্তমে মহর্ষি কোনোদিনই কুন্তিত ছিলেন না। তাই দেখিতে পাই, ৪১তম মাঘোৎসবে ভারতবর্ষীয় ব্রহ্মমন্দিরে দেবেল্রনাথ স্বরং আসিরা বলিরা গেলেন, "ধন্ত কেশবচল্রকে যে তিনি এই ব্রহ্মমন্দির সংস্থাপন করিয়া ব্রহ্মের আরাধনার জন্ত আমাদের সকলকে এখানে অবকাশ দিরাছেন।…পৃথিবীময় ব্রাহ্মধর্ম ঘোষণা করিবার জন্ত তাঁহার ব্রত। যেমন উৎসাহ, তেমনি উভ্যম, যাহা তিনি কল্যাণ মনে করেন, তাহাই অন্ত্রানে পরিণত করেন।"

ভারত সংস্কার সভার আর একটি ঘটনা উল্লেখযোগ্য। এই সময়ে "বেহালা এবং পার্যবর্তী পল্লীসমূহ জররোগে আক্রান্ত হইয়া পড়ে। গভর্ণমেণ্ট জ্বররোগাক্রান্ত ব্যক্তিগণের সহায়তাবিষয়ে নিতান্ত ঔদাসীন্ত প্রকাশ করেন। ভারত সংস্কার সভা এ সময়ে উদাসীন থাকিতে পারিলেন না। এই সভার পক্ষ হইতে প্রীযুক্ত বিজয়ক্বফ গোস্বামী, প্রীযুক্ত কান্তিচক্র মিত্র, ডাক্তার প্রীযুক্ত গোপালচন্দ্র বস্থ এবং ডাক্তার প্রীযুক্ত হকড়ি ঘোষ সপ্তাহে হুইদিন বেহালায় গমন করিতেন। তিন দিনের উপযুক্ত ঔষধ পথ্যাদি সঙ্গে লইয়। তাঁহারা যাইতেন। এই ছইদিন তাঁহাদিগকে প্রায় সমুদয় দিন উপবাসী থাকিয়া রোগীদিগকে ঔষধপথা বিতরণ করিতে হইত।" এমনিভাবেই সেদিন সেবার প্রেরণা কেশবচন্দ্র জাগাইয়। তুলিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্র এই সময়ে শুধু যে বাহিরের বিবিধ কাজ লইয়া থাকিতেন, তাহা নহে; সমাজের আধ্যাত্মিক বিষয়েও তাঁহার সমান সজাগ দৃষ্টি ছিল দেখিতে পাই। ভারতব্রীয় বাদ্ধসমাজের বিভিন্ন শাধা—বাদ্ধবন্ধ সভা, বাদ্ধিকা সভা, ব্রুবিভালয়—প্রত্যেকটিতে নৃতন উভান দেখা দিল, প্রত্যেকটি বিভাগের কার্যে নৃতন উৎসাহের সঞ্চার হইল। একা কেশবচন্দ্র এই সময়ে যেন শতহন্তে কার্য করিতে লাগিলেন, কিন্তু এত কার্যের ব্যস্ততার মধ্যেও তাঁহার জীবনে मिन पिन गंडीत (यारंगत अङ्गामं श्हेन। स्म कथा शस्त विनाउँ ि।

কেশবচন্দ্রের আর একটি কর্মকীর্তির কথা এইখানে উল্লেখ করিব। ইহা তাঁহার 'ভারতাশ্রম'। ১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দের ফেব্রুয়ারি মাসে ইহা প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। কেশবচন্দ্র ব্যক্তিগত ও পারিবারিক জীবনে ধর্মের প্রতিষ্ঠা এবং ব্রাক্ষধর্মের তব ও আদর্শ দেশময় প্রচারের জন্মই এই আশ্রমটি স্থাপন করেন, কারণ তিনি জানিতেন যে "বিশুদ্ধ ধুর্মমত সকল মান্বপরিবারে প্রতিষ্ঠিত না হইলে, কেহ তাহা বুঝিতে পারে না।" ইহাকেই তিনি বলিরাছেন 'Spiritual Commonwealth' বা 'পরিবার সাধন' অথবা মণ্ডলীবদ্ধ সাধন। আইডিয়ার দিক দিয়া ইহা সত্যই অভিনব। এই প্রসঙ্গে শিবনাথ শান্ত্রী লিখিয়াছেন: "কেশববাব ইংলণ্ডে ইংরাজের গৃহকর্ম দেখিয়া চমৎকৃত হইয়া আসিয়াছিলেন। সর্বদা বলিতেন, middle class English Home-এর স্থায় Institution পৃথিবীতে নাই। তাঁহার মনে হইল কতকগুলি ব্রাহ্মপরিবারকে একত রাখিয়া কিছু দিন সময়ে আহার, সময়ে বিশ্রাম, সময়ে কাজ, সময়ে উপাসনা, এইরূপ নিয়মাধীন রাধিয়া শৃচ্খলামত কাজ করিতে আরম্ভ করিলে তাহারা সেই ভাব লইয়া পিয়া চারিদিকের ব্রাহ্মপরিবারে ব্যাপ্ত করিতে পারে। এই ভাব লইয়া তিনি ভারতাশ্রম স্থাপন করিলেন। তাঁহার অনুগত প্রচারকগণ স্বাত্তে গেলেন। তৎপরে আমরাও অনেকগুলি পরিবার বাহির হইতে গেলাম। আমর। কেশববাবুর মনের ভাবটা কাজে করিয়া দেখিতে কৃতসংকল্প হইলাম।" কেশবচন্দ্র সমাজের সভ্য ও উপাসকমগুলীদের মধ্যে একতা ও প্রেমের ভাব বর্ধিত করিতে ব্যগ্র ছিলেন; ইহাদের সকলকেই তিনি এক আধ্যাত্মিক ও ধর্ম পরিবারের লোক বলিয়া মনে করিতেন। এই প্রসঙ্গে রাজনারায়ণ বস্থ লিখয়াছেন: "কেশব্বাবুর আহ্বানে আমরা অনেকে সপরিবারে ভারত আশ্রমে গিয়া বাস করিয়া-ছিলাম। সেধানে একত উপাসনা, একত্র আহার, সময়ে পাঠ, সময়ে কার্য প্রভৃতির ব্যবহা হইয়াছিল।" ওধু তাহাই নয়। বিজয়ৡয়৽, শিবনাথ, নগেন্দ্রনাথ প্রভৃতি যাঁহারা তখন এখানে বাস করিতেন তাঁহাদের প্রত্যেকের মধ্যে কেশবচন্দ্র ধর্মোৎসাহের সঞ্চার করিয়াছিলেন এবং তাঁহারা প্রমত্ত উভ্যমে ভারতময় গ্রাহ্মধর্ম প্রচার করিয়াছিলেন।

কলিকাতা হইতে সাত মাইল দূরে বেলধরিয়ার এক প্রশস্ত বাগান বাড়িতে এই আশ্রমটি স্থাপিত হইয়াছিল। এই ধানে পঁচিশটি বাল্পবিবার একত্রে বাস করিতেন; কেশবচন্দ্রও তাঁহাদের পৈতৃকভবন পরিত্যাগ করিয়া স্পরিবারে এখানে কিছুদিন বাস করিয়াছিলেন। সকলেই কেশবচন্দ্রের বিমল সংবাদে থাকিবার স্থযোগ পাইলেন; সকলেই নিজ নিজ ব্যয়ের অংশ দিয়া একারভুক্ত পরিবারের ন্যায় থাকিতেন। প্রাতে ও সন্ধ্যায় এক সদে উপাসনা চলিত। সকলেই কেশবচন্দ্রের প্রামর্শ ও স্তুপদেশ পাইতেন। কেশবচক্রের পত্নী জগন্মোহিনীকে ইংরেজি শিখাইবার ভার ছিল শিবনাথ শাস্ত্রীর উপর। আচার্য্য-পত্নীকে শিক্ষাদান প্রসঙ্গে শাস্ত্রীমহাশর ভাঁহার 'আত্মচরিত' গ্রন্থে যে তিনটি ঘটনার উল্লেখ করিয়াছেন তাহার ছুইটিতে জগন্মোহিনী দেবীর প্রকৃতির সরলত। অতি স্থন্দরভাবে ফুটিয়া উঠিয়াছে। আর অপরটি কেশবচন্দ্রের আত্মসংযম শক্তির অদ্ভূত নিদর্শন। ভারতাশ্রম চার-পাঁচবৎসর সগৌরবে চলিয়াছিল এবং পরে উহাকে কেন্দ্র করিয়া যে বিতর্ক ও গৃহবিবাদের হৃচনা হইয়াছিল, তাহা একদিকে যেমন কেশবচন্দ্রের স্থামকে স্পর্শ করিয়াছিল, তেমনি উহা ভারতব্যীয় ব্রাহ্মসমাজের মধ্যেও বিচ্ছেদ আনিয়া দিয়াছিল; এই বিচ্ছেদের পথেই আসিয়াছিল সাধারণ ব্রাহ্মসমাজ। মোট কথা, ভারতাশ্রম কেশবচন্দ্রের একটি ব্যর্থ প্রয়াস বুলিয়াই স্বীকৃত হুইবে। বাংলার মাটিতে বিলাতি আদর্শের Home টিকিল না। প্রেমস্থলর বস্থ এই প্রদক্ষে তাই লিখিয়াছেন: "Keshav's idea of the happy family was hardly realised" এবং ইহা না হইবার মূলে ছিল ব্রাহ্মদের মধ্যে বিবাদ আর প্রচারকগণের মধ্যে মতানৈকা। বিবাদ ও মতানৈক্য বহুদ্র পর্যন্ত গড়াইয়াছিল এবং কেশবচন্দ্রকে ইহার জন্ম যথেষ্ট মূল্যও সেদিন দিতে হইয়াছিল। সে অপ্রীতিকর কাহিনীর সবিস্তার উল্লেখে আমরা বিরত রহিলাম। কেশববিরোধী দল এই সময় হইতেই কেশবচন্দ্রের মত ও কার্যের সমালোচনা করিতে থাকেন এবং নিয়মতন্ত্রের প্রশ্ন তুলিয়া তাঁহাদের মধ্যে কেহ কেহ কেশ্বচক্রকে নেপোলিয়নের সঙ্গে তুলনা করেন। এই তুলনা কেশবচন্দ্র সম্পর্কে একেবারেই চলিতে পারে না। যিনি ব্রাক্ষপ্রতিনিধিসভা স্থাপন করিয়া আদি সমাজ হইতে পৃথক হইলেন, সেই কেশবচন্দ্রকে নেপোলিয়নের সঙ্গে তুলনা করা অস্তায় এবং অসদত।

এইবার ব্রাহ্মবিবাহবিধি আন্দোলনের কথা।

নবজাগরণের তরদ্বশীর্ষে ভারতবর্ষে তথন গুধু একটি মানুষ, একটি প্রতিভা, আর একটি ব্যক্তিত্ব। সমগ্র ভারতবাসীর সশ্রদ্ধ দৃষ্টি তথন তাঁহারই দিকে নিবদ্ধ বলিলেই হয়। তিনি কেশবচক্র সেন। সমাজসংস্কারক কেশবচক্রের প্রতিভা ও উভ্তমের পরিপূর্ণ পরিচয় এই ত্রাহ্মবিবাহবিধি আন্দোলনের মধ্যেই আমরা পাই। আধুনিক ভারতবর্ষের প্রথম সমাজসংস্কারক রামমোহন, দিতীয় বিভাসাগর। ইহাদের পরই কেশবচন্দ্র। বহু শতাব্দী ধরিয়া ভারতের মেয়েদের কথা কেহ চিন্তা করে নাই। অন্ধকারের পাতাল গহ্বরে কয়েক শতাৰী ধরিরাই যেন জাতির নারীত্বের মহিমা ও অন্তিত্ব বিলীন হইয়া গিয়াছিল। তাহার সত্তা ছিল পুরুষের পদদলিত। কেহ তাহার উদ্ধারের কথা চিন্তা করিল না। তারপর কালচক্রের আবর্তনে, ইতিহাসের অমোগ বিধানে মুঘলযুগের একদিন অবসান হইল। ভারতে ইস্ট ইণ্ডিয়া কোম্পানির রাজ্য এবং শতাব্দীকালের মধ্যেই সেই রাজত্বের অবসানে ব্রিটিশ গভর্ণমেণ্টের নিরফুশ শাসন প্রতিষ্ঠিত হইল। অপ্তাদ্শ শতকেও ভারতের তথা বাংলার নারীর হুর্তাগ্যের কথা কেহ চিন্তা করিল না। শাস্ত্রীয় বিধিনিষেধ আর সামাজিক অনুশাসনের পাষাণভারের তলায় তাহার স্বাতন্ত্র্য শতভাবে লাঞ্ছিত হইতে লাগিল। তারপর উনবিংশ শতাব্দীর দ্বিতীয় দশকে আসিলেন রামমোহন—ভারতের স্ত্রীজাতির প্রথম বন্ধু রামমোহন। বর্বর সতীদাহ প্রথার বিক্তমে আন্দোলন করিয়া তিনি ভারতে নারীজাতির মুক্তির পথ প্রথম প্রশন্ত করিলেন। ১৮২৯ খ্রীষ্টাব্দে সতীদাহ নিবারণ আইন পাশ হইল। \* ইহার সাতাশ বৎসর পরে সমাজসংস্কারের ক্ষেত্রে আসিলেন বিভাসাগর। তাঁহার বিধবাবিবাহ আন্দোলন উনিশ শতকের বাংলা তথা ভারতের সমাজ-জীবনের মূল ধরিয়া নাড়া দিয়াছিল। ১৮৫৬ খ্রীষ্টাব্দে বিধবা বিবাহ

লেগকের 'রামনোহন' গ্রন্থ দ্রন্তব্য।

আইন পাশ হইল। 

বাংলা তথা ভারতের সমাজজীবনের উপর এই তুইটি সংস্কারের প্রতিক্রিয়া স্কৃত্রপ্রসারী হইয়াছিল। বিধবাবিবাহ আইন যথন পাশ হয় তখন কেশবচন্দ্রের বয়স মাত্র আঠার বৎসর; কিন্তু ভাবিলে আশ্চর্য হইতে হয় যে, সেই বয়সেই তিনি বিভাসাগরের এই সমাজসংস্কারের গুরুত্ব উপলব্ধি করিতে পারিয়াছিলেন। তিন বছর পরে তিনি তাঁহার সঙ্গীদের লইয়া 'বিধবাবিবাহ' নাটক অভিনয় করেন। কেশব্চক্র তখন গ্রাক্ষসমাজের তরুণ নেতা। এই নাটকথানির অভিনয়ে ব্রাহ্মসমাজে খুব কাজ হইয়াছিল এবং হিন্দুসমাজে যাহাতে বিধবাবিবাহ ব্যাপকভাবে প্রচলিত হয়, সে বিষয়ে সাহায্য ও চেষ্টা করা ব্রাহ্মসাজের একটি বিশেষ কার্য বলিয়া তখন গৃহীত হইয়াছিল। সতীদাহ নিবারণ আইনের অপরিহার্য উপসংহার হিসাবেই কালক্রমে বিধবা-বিবাহ আইন আসিয়াছিল। কিন্তু আর একটি সামাজিক আইন যে এই একই স্তত্তে আসিতে পারে, ইহা প্রথম উপলব্ধি করিলেন কেশবচন্দ্র সেন। বিভাসাগরের সমাজসংস্কারের যোল বৎসর পরে আসিল ব্রাহ্ম বিবাহ বিধি আন্দোলন এবং এই শ্বরণীয় আন্দোলনের নেতা ছিলেন সেদিন কেশবচন্দ্র। ব্রাহ্মসমাজ তথা কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসে ইহা একটি গুরুত্বপূর্ণ অধ্যায়; তাই বিষয়টি আমরা একটু সবিস্তারেই আলোচনা করিব।

ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষসমাজ প্রতিষ্ঠিত হইবার বৎসরেই ইহার প্রথম অধিবেশনে ব্রাক্ষবিবাহের প্রশ্নটি আবার ন্তন করিয়া উঠিল। তথনো ব্রাক্ষসমাজে সামাজিক ক্রিয়াকর্মে হিন্দু ব্যবস্থাই অনেকটা মানিয়া চলা হইত। পরে প্রাক্ষ, জাতকর্ম, উপনয়ন, বিবাহ প্রভৃতি বিষয়ে দেবেক্সনাথ একটি অন্তর্ছান পদ্ধতি রচনা করেন। ব্রাক্ষসমাজে যথন জাতিভেদ নাই, একটি অর্গ্রান পিছতি রচনা করেন। ব্রাক্ষসমাজে যথন জাতিভেদ নাই, তথন প্রশ্ন উঠিল—হিন্দু বিবাহ সম্বন্ধে যে সকল রাজনিয়ম প্রচলিত আছে, তাহা ব্রাক্ষবিবাহে বর্তিতে পারে কি না? ইহা আলোচনা করিবার জন্ম সাতজনকে লইরা প্রথমে একটি কমিটি গঠিত হয়। (অক্টোবর, ১৮৬৭) দেবেক্রনাথ, কেশবচন্দ্র, ব্রজম্বনর মিত্র, তুর্গামোহন প্রভৃতি এই কমিটিতে ছিলেন। ব্রাক্ষ বিবাহ কি ?—এই প্রশ্নটি

লেখকের 'বিজাসাধর' গ্রন্থ দুইবা।

প্রথমে আনন্দমোহন বস্থ তুলিয়াছিলেন। এখানে উল্লেখ্য যে ১৮৬৫ এটান্বে তদানীন্তন এয়াডভোকেট জেনারেলের নিকটে রাজবিবাহ রাজবিধি সঙ্গত কি না, এই সম্বন্ধে কয়েকটি প্রশ্ন রাজসমাজের পক্ষ হইতে করা হইয়াছিল। উত্তরে তিনি বলিয়াছিলেন: "রাজসমাজের কায় যে কোন ধর্মসমাজের বিবাহ প্রচলিত হিন্দু ব্যবহা অনুসারে সম্পন্ন হয় নাই, অর্থচ তৎসম্বন্ধে কোনো বিশেষ আইন তৈরি হয় নাই, সে বিবাহ আমার মতে অসিন্ধ। স্বতরাং ইহাই দ্বির হইতেছে যে, আইনের বর্তমান অবস্থায়, এরপ বিবাহে বরক্তা বন্ধ নহেন। স্বামী যদি পত্নীকে পরিত্যাগ করেন, তাহা হইলে পত্নী আইনের আশ্রেষ্ন লইতে পারেন না; এ বিবাহে যে সন্থান উৎপন্ন হইবে, তাহারা আইনের চক্ষে সিদ্ধ নহে এবং দায় প্রাপ্ত হইতে পারে না।" (ইণ্ডিয়ান মিরার, ১৫ই আগই, ১৮৬৬)

স্কুতরাং অবস্থাটা এই দাড়াইল যে, রাজবিধি না থাকাতে আইনের চক্ষে ব্রান্ধবিবাহ অসিদ্ধ। তথন ব্রান্ধবিবাহ বিধিবদ্ধ করিবার জ্**ন্ত** मत्रकाद्यत निकछ व्यादिष्म कड़ा विरक्ष कि ना, रेश विद्युचना कतिवाद জন্ত ১৮৬৮ গ্রীষ্টান্দের ৫ই জুলাই, ভারতবর্ষীয় ব্রাক্ষসমাজের একটি অধি-বেশন বসিল। এই অধিবেশনের সভাপতি ছিলেন কেশ্বচক্র। উপরে যে কমিটির উল্লেখ করা হইল তাহার সাতজন সভ্যের মধ্যে চারজন সদস্য এই বিষয়ে তাঁহাদের মত জানাইয়াছিলেন; চারজনের মধ্যে ছুইজন বলিলেন, আন্ধবিবাহ হিন্দুশাস্ত্রমত বিধিসিদ্ধ নয়; একজন বলিলেন, ব্রান্ধবিবাহকে আইনতঃ সিদ্ধ করা প্রয়োজন আর তৃতীয় ব্যক্তি বলিলেন, প্রান্ধবিবাহ শাস্ত্রসিদ্ধ বটে, কিন্তু এ বিষয়ে আইন খুব স্পষ্ট নয়। তথন কেশবচন্দ্র সেই সভায় সমগ্র বিষয়টি পর্যালোচনা করিয়া তিনটি প্রশ্ন তুলিলেনঃ (১) ব্রাহ্মবিবাহ কি ? (২) প্রচলিত হিন্দুশাস্ত্র মতে ব্ৰাহ্মবিবাহ সিদ্ধ কি না? (৩) যদি সিদ্ধ না হয়, ব্ৰাহ্মবিবাহ আইনতঃ সিদ্ধ করিবার জন্ম কি উপায় অবলম্বন করা উচিত? প্রথম প্রশ্নের উত্তরে তিনি বলিলেন—''ব্রাক্ষধর্মে বাঁহারা বিশ্বাস করেন, তাঁহারা এক সত্য ঈশ্বরের অর্চনাপূর্বক অপৌত্তলিক পদ্ধতিতে যে বিবাহ করেন— তাহাই আদ্মবিবাহ। দ্বিতীয় প্রশ্নের উত্তরে বলিলেন, 'বিখন হিন্শাস্ত্রসিদ্ধ

কোনপ্রকার বিবাহের অন্ত্র্ফিত অঙ্গ ব্রাহ্মবিবাহে গ্রহণ করা ঘাইতে পারে
না, তথন ব্রাহ্মবিবাহ কি প্রকারে হিন্দ্বিবাহরূপে সিদ্ধ হইবে?"
তৃতীয় প্রশ্ন সম্বন্ধে তিনি বলিলেন, "ব্রাহ্মবিবাহ বিধিসিদ্ধ করিবার জন্ত্র সরকারের নিকট আবেদন করা উচিত।"

আনন্দমোহন বস্থ কেশবচন্দ্রের উক্তি সমর্থন করিলেন এবং এই বিষয়ে "গভর্ণমেণ্টের নিকটে আবেদন করা যে একান্ত প্রয়োজন, তাহা বিশেষরূপে প্রতিপাদন করিলেন।" সেদিনকার এই সভার উপস্থিত ব্যক্তি বর্গের মধ্যে ছিলেন, কেশবচন্দ্র, প্রতাপচন্দ্র, নবগোপাল মিত্র, আনন্দমোহন, কালীমোহন দাস, তুর্গামোহন দাস প্রভৃতি। সভার স্থির হইল যে, "ব্রাদ্ধবিবাহ বিধিবদ্ধ করিবার জন্ম গভর্গমেণ্টের নিকটে আবেদন করা আবশ্যক।"

ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের পক্ষ হইতে এই আবেদন লইয়া কেশবচন্দ্রই নিজে সিমলায় গিয়াছিলেন (১৮৬৮, সেপ্টেম্বর)। তথন ভারত গভর্ণ-মেণ্টের আইন সচিব স্থার হেনরি মেইনের সহিত তাঁহার ব্রাক্ষবিবাহ বিধি সম্পর্কে আলোচনা হইয়াছিল। তিনি আইনের প্রয়োজনীয়তা স্বীকার করিয়াছিলেন। গ্রাহ্মদের মতন প্রগতিশীল সমাজে বিবাহের অধিকার স্বীকৃত হওয়া যে খুবই যুক্তিসঙ্গত দাবী, ইহাও স্থার হেনরি কথাবার্তা প্রসঙ্গে কেশবচন্দ্রকে বলিয়াছিলেন। কিন্তু সেই সময় তিনি আরো একটি কথা বলিয়াছিলেন; সেটি এই: ''It would be difficult for legal purposes to define a Brahmo, and if no definition was given, there might shortly be petitions for relief by persons who were in the same legal position as the present applicants," এবং এই কারণ দশাইয়াই তথন বিলের যে খদড়া তৈরি হইয়াছিল উহাতে 'ব্রাহ্ম' কথাটিকে মুখ্য স্থান দেওয়া হয় নাই—ইহা অনেকটা সিভিল ম্যারেজ বিলের অনুরূপই ছিল, যাহাতে ঐ আইনের স্থােগ ভারতবর্ষের গ্রীষ্টান ও ম্সলমান সম্প্রদায় ব্যতীত আর সকলেই গ্রহণ করিতে পারিত। সেই সময়ে ব্রাহ্ম ম্যারেজ বিলটি বিশেষভাবে আলোচনা করিবার জন্ম একটি সিলেষ্ট কমিটিতে প্রেরিত হইয়াছিল।

ব্রান্মবিবাহ আন্দোলনের উত্যোগ পর্ব এই পর্যন্তই।

তারপর ইংলও হইতে ফিরিয়া আসিয়া কেশবচন্দ্র ব্রাহ্মবিবাহ বিধি বিধিবদ্ধ করিবার জন্ম বিশেষভাবে সচেঠ হইলেন; তাঁহার সমস্ত প্রতিভা ও পাণ্ডিত্য তিনি ইহাতে প্রয়োগ করিলেন। সেই সময়ে ব্রাহ্মসমাজ ठाँशेत विकृत्क माँज़िहेलन, जात जानि बाक्षमभाक मान्हे ला (मरवक्षनाथ, স্তবাং ব্রান্মবিবাহ আইন পাশ করাইতে কেশবচক্রকে যে অক্লান্ত পরিশ্রম করিতে হইরাছিল, তাহা সহজেই অহুমের। ১৮৭১ খ্রীষ্টাব্দে বিলের विकृष्क आत्मानन जीव रहेन। आपि ममाक रहेर् वित्नत वित्ति थिंग করিয়া বড়লাটের নিকট একটি আবেদন প্রেরিত হইল। সেই আবেদনে বলা হইল যে, এই বিবাহবিধি ব্রাহ্মসমাজের জন্ম হইতেছে, অথচ অধিকাংশ ব্ৰাহ্ম ইহা চাহেন না; সেই সঙ্গে ইহাও বলা হইল যে,. ''কেশবচন্দ্র দেন সমগ্র গ্রাহ্মসমাজের প্রতিনিধি নহেন।'' মিরারে এই আবেদনের প্রতিবাদ করিলেন কেশবচন্দ্র। সেই প্রতিবাদে তিনি বলিলেন, অধিকাংশ ব্ৰাহ্ম আইন চাহেন না, ইহা সতা নহে। কেন না, তেতালিশটি ব্রাক্ষসমাজ আইনের স্বপক্ষে স্বাক্ষর দিয়াছেন। মান্দোলন ভারতবর্ষের মধ্যেই সীমাবদ্ধ থাকিল না, লণ্ডনের 'টাইমস' পত্রিকাতেও এই আইনের সমর্থনে প্রবন্ধ প্রকাশিত হইয়াছিল।

বাল্যবিবাহের দেশ ভারতবর্ষে ছেলে-মেয়েদের বিবাহের কোনো নির্দিষ্ট বয়স ছিল না। উনবিংশ শতানীর সপ্তদশকে কেশবচক্র বিয়য়টি গভীরভাবে চিন্তা করিয়া দেখিলেন। সমাজকে নৃতন করিয়া গড়িতে হইলে, পুরাতন বহু প্রথার সংস্কার প্রয়োজন। মেয়েদের বিবাহের বয়স ঠিক কি হওয়া উচিত, তাহা নির্ধারণ করিবার জন্ম তিনি প্রসিদ্ধ চিকিৎসকগণের অভিমত সংগ্রহ করিয়াছিলেন। মহেক্রলাল সরকার, ডাঃ আত্মারাম পাজুরং, ডাঃ চার্লস, ডাঃ ঝিথ, ডাঃ নবীনকৃষ্ণ বয়ু, ডাঃ এ. ভি. হোয়াইট প্রমুখ তৎকালীন বিশিষ্ট দেশী ও বিদেশী চিকিৎসকগণের কেহই অবশ্র বয়স সম্বন্ধে একমত হইতে পারেন নাই। বিবাহের সর্বনিম্ন বয়স এগার আর সর্বোচ্চ বয়স কুড়ি হওয়া উচিত—এই অভিমত তাঁহারা প্রকাশ করিয়াছিলেন। কেশবচক্র এইখানেই ক্ষান্ত হন নাই; তিনি প্রসিদ্ধ

পণ্ডিতগণের মতও সংগ্রহ করিলেন। ব্রাক্ষবিবাহ হিন্দুশাস্ত্রমতে বিধিবদ্ধ, আদি ব্রাক্ষসমাব্দের এই যুক্তি অনেকের মধ্যে ভ্রান্ত ধারণার সৃষ্টি করিতেছে দেখিয়াই তিনি পণ্ডিতগণের মত চাহিয়াছিলেন। ১৮৭১ খ্রীষ্টাব্দে ১০ই আগষ্ট ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের পক্ষ হইতে তিনি ব্রজনাথ বিভারত্ন, হরিদাস শিরোমণি, পুরুষোত্তম স্থায়রত্ন, শিবনাথ বিভাবাচস্পতি প্রমুধ বাংলার তৎকালীন প্রসিদ্ধ পণ্ডিতদের নিকট পত্র পাঠাইলেন। ঐ পত্তে লেখা হইয়াছিল—"আপনারাই এই গুরুতর বিষয়ে যথার্থ মীমাংসা করিবার উপযুক্ত, এবং আপনাদের শাস্তাহমোদিত বিধান অবশ্রুই সর্বসাধারণের নিকট স্বীকৃত ও সমাদৃত হইবে।" তাঁহারা বলিলেন, হিন্দুশাস্ত্রমতে ব্রাহ্মবিবাহ অসিদ্ধ। কলিকাতায় বিভাসাগর, তারানাথ তর্কবাচম্পতি, মহেশচল সায়রত্ন প্রমুধ পণ্ডিতগণও ঐ প্রকার মত প্রকাশ করেন। কাশীর ব্যোপদেব শাস্ত্রী, রাজারাম শাস্ত্রী প্রভৃতি প্রসিদ্ধ উনচরিশজন পণ্ডিত ব্রান্ধদিগের বিবাহ অবৈদিক বলিয়া অভিমত প্রকাশ করেন। কাশীর পণ্ডিতদের মত সংগ্রহ করিবার জন্ম আদি সমাজের পক্ষ হইতে আনন্দচন্দ্র বেদান্তবাগীশ স্বন্ধং সেখানে গিয়াছিলেন। তিনি নাকি কৌশল করিয়া তাঁহাদের অনুকুলে মত সংগ্রহ করিয়া আনিয়াছিলেন। তথন ধর্মতত্ত্ব, মিরার ও সোমপ্রকাশের স্তস্তে এই লইরা প্রবল বাদ-প্রতিবাদের ঝড় বহিয়া যায়। বোম্বাইয়ের 'ইন্দুপ্রকাশ' কাগজে পর্যন্ত এই বিষয়ে চিঠি প্রকাশিত হইয়াছিল। এইসব তর্ক-বিতর্ক, বাদ-প্রতিবাদের ভিতর দিয়া এই সত্যটিই সেদিন প্রতিপন্ন হইয়াছিল যে—ব্রাক্ষেরা যথন হিন্দুশাস্ত্র বিশ্বাস করেন না এবং সেই কারণে তাঁহারা প্রতিমা পূজা পৌত্তলিকতা বলিয়া বর্ণনা করিয়াছেন, তথন তাঁহাদের পক্ষে হিন্দু বিবাহ পদ্ধতি মানিয়া লওয়া অসম্ভব।

১৮৭১, ৩০ সেপ্টেম্বর। শনিবার। স্থান—টাউন হল। সময়—বৈকাল চারটা।

ব্রান্ধবিবাহ আন্দোলন সম্পর্কে ইহাই প্রথম জনসভা এবং ব্রান্ধবিবাহ বিল সম্পর্কে জনমত সংগ্রহ করিবার জন্ম ইহাই প্রথম প্রকাশ্য প্রয়াস। টাউনহলের ইতিহাসে এই তারিখটি বিশেষভাবে শ্বরণীর; শ্বরণীয় এই কারণে যে, এইদিন কেশবচন্দ্র এইখানে যে বক্তৃতাটি দিয়াছিলেন ভারতবর্ষের সমাজজীবনে তাহার প্রতিক্রিয়া হুদ্রপ্রসারী হইয়াছিল। ইহার ফলে যে আইন পাশ হইয়াছিল (Special Marriage Act III of 1872), আধুনিক ভারতবর্ষের উহাই ছিল প্রকৃত সমাজসংস্কার। ১৮৭২ গ্রীষ্টাব্দের তিন আইনের পূর্বে যদিও পার্শী বিবাহ আইন, দি লেক্স লোসি আইন, (Lex Loci Act), দি নেটিভ কনভার্টস্ ম্যারেজ ডিসলিউসন আইন, সতীদাহ নিবারণ আইন ও বিধবা বিবাহ আইন—এই কয়েকটি আইন পাশ হইয়াছিল, কিন্তু এই কয়েকটি আইনই ছিল সম্প্রদায় বিশেষের প্রতি প্রয়োজ্য। ব্রাহ্ম ম্যারেজ বিল এই আইনগুলি হইতে স্বতন্ত্র, কারণ ইহা সাম্প্রদায়িক ভিত্তিতে রচিত হয় নাই, জাতীয় ভিত্তিতেই রচিত হইয়াছিল। কেশবচন্দ্র তাই এই দিনের বক্তৃতায় ইহাকে জাতীয় বিবাহ সংস্কার বা National Marriage Reform বলিয়া উল্লেখ করিয়াছিলেন।

টাউন হলের এই শ্বরণীর সভার সভাপতি ছিলেন কেশবচন্দ্র। এই সভার প্রায় আটশত ব্যক্তি উপন্থিত ছিলেন, কিছু সংখ্যক ইউরোপীর ব্যক্তিও ছিলেন। উপন্থিত ব্যক্তিদের মধ্যে ছিলেন ডব্রিউ. সি. ব্যানার্জি, রামতর লাহিড়ী, স্থরেক্সনাথ বন্দ্যোপাধ্যার, নরেক্সনাথ সেন, ডাঃ গোপালচন্দ্র রায়, নবগোপাল মিত্র, রেভারেও ডাঃ মিচেল প্রভৃতি। সভার প্রারম্ভে নরেক্রনাথ সেন, 'ভারতে বিবাহ আইন' (The Marraige Law in India) সম্পর্কে যে স্কচিন্তিত বক্তৃতা দিয়াছিলেন, তাহা এদেশের সমাজসংস্কারের ইতিহাসে চিরম্বরণীর হইয়া আছে। বিবাহের প্রশ্নটি সম্পর্কে আইনগত এবং রাজনৈতিক ও সামাজিক—যতগুলি দিক থাকিতে পারে, তিনি তাহার সব দিকই আলোচনা করিয়াছিলেন। এই বক্তৃতা শুনিয়া সভার পরবর্তী বক্তা হিসাবে স্থরেক্রনাথ সেদিন বলিয়াছিলেন: "It has seldom been my lot to listen to such an exhaustive statement." সকলের বলা শেষ হইলে পরে কেশবচন্দ্র বক্তৃতা করেন। সেই বক্তৃতায় তিনি বলিলেন:

"In waging open war with the opponents of the Brahmo

Mariage Bill, I do honestly believe that I have been for some time engaged in a crusade against untruth, impurity and superstition, and all manner of injuries and frightful social customs which have committed frightful havoc for centuries in this county...The Brahmo Marriage Bill contemplates a more radical and more comprehensive reformation than it is possible for the present generation of educated natives to imagine or conceive. It seens to overthrow caste and not mere idolatory, It contemplates inter-marriage between the Sikhs and the Bengalees, the inhabitants of Bombay and Madras, between the Tamil and the Teleguraces in Southern India and the people of the North Western Provinces, The Bill contemplates a union and fusion of the many discordant and social elements which lie scattered in the amplitude of the Indian continent."

কেশবচন্দ্রের এই বক্তৃতারই পাণ্টা জবাব হিসাবে ১৩নং কর্ণগুয়ালিস স্থাটে ট্রেনিং একাডেমির হলে দেবেন্দ্রনাথের সভাপতিত্বে আর একটি শ্ররণীয় বক্তৃতা হইয়াছিল। বক্তা ছিলেন রাজনারায়ণ বস্থ; বক্তৃতার বিষয়—'হিল্পুর্মের শ্রেষ্ঠতা'। নবগোপাল মিত্রের জাতীয় সভা ঐ বক্তৃতা দেওয়াইবার জন্ম প্রধান উল্যোগী ছিল। রান্ধবিবাহ আইনের আন্দোলন লইয়া আদি ও ভারতবর্ষীয় সমাজের মধ্যে যে বিবাদের প্রতিকানি রাজনারায়ণ বস্তর পাণ্ডিতাপূর্ণ এই বক্তৃতা সেই বিবাদের প্রতিকানি মাত্র ছিল। কিন্তু সরকারকে এক প্রবল সমস্থার সন্মুখীন হইতে হইয়াছিল। রাজসমাজের এক অংশ বিলের বিরোধিতা করিতেছে, এই অবস্থায় নামের পরিবর্তন সাধন ভিন্ন অপর অংশ আইন দাবী করিতেছে, এই অবস্থায় নামের পরিবর্তন সাধন ভিন্ন করিয়া বিল পাশ হইতে পারে? ইহার উত্তরে কেশবচন্দ্র এই বক্তৃতায় বিলয়াছেলেন যে নাম পরিবর্তনে তাহার কিছুমাত্র আপত্তি নাই।" It is not the designation we care for, we want the substance, we wish

that early marrage, poligamy and bigamy should he suppressed among us, and also idolatory and caste. If a comprehensive marriage law be given to all India, we shall have no reasons to complain.'—ইহাই কেশবচন্দ্রের প্রকৃত লক্ষ্য ছিল; সমগ্র ভারতবর্ষের জন্মই তিনি একটি ব্যাপক বিবাহবিধি (comprehensive marriage law) চাহিয়াছিলেন। কতথানি দূরদৃষ্টিসম্পন্ন সমাজসংস্কারক হইলে একজনের পক্ষে এই কথা চিন্তা করা সম্ভব, তাহা আজ বোধ হয়্ম আমরা বৃঝিতে পারিয়াছি।

২১ শে ডিসেম্বর সিলেক্ট কমিটি কাউন্সিলে তাঁহাদের অভিমত পাঠাইয়া দিলেন। কমিটির মন্তব্যে বিবাহের বয়স নির্ধারিত হইল পাত্তের পক্ষে আঠার আর পাত্রীর পক্ষে চৌদ। বিরোধিদল অর্থাৎ আদি সমাজের ব্রাহ্মগণ এই সময় তাঁহাদিগকে 'হিন্দু ব্রাহ্ম' বা 'ব্রাহ্ম হিন্দু' বলিয়া পরিচয় দিয়া ছিলেন এবং তাঁহারা হিন্দুসমাজের মধ্যেই রহিয়াছেন এমন কথাও বলিয়া-ছিলেন; অন্তদিকে কেশবচন্দ্রের নেতৃত্বে ভারতবর্ষীয় ব্রাহ্মসমাজের পক্ষ হইতে বলা হইল যে, তাঁহারা হিন্দু নহেন, মুসলমান নহেন, পাশী নহেন-তাঁহারা ভারতীয়। ১৮৭২ গ্রীষ্টাব্দের ১৬ই জানুয়ারি বিলটি আইনে পরিণ্ত হইবার কথা ছিল, কিন্তু সেদিন ব্যবস্থাপক সভার সভ্য মিঃ ইংলিসের প্রতিরোধে উহা হইতে পারিল না এবং তারপর বড়লাট লর্ড মেও'র আকস্মিক শোকাব্হ মৃত্যুর ফলে উহা কিছুকালের জন্ম স্থগিত থাকে। প্রসঙ্গতঃ উল্লেখযোগ্য যে, বিল পাশ হইবার ঠিক পাঁচ দিন পূর্বে কেশবচন্দ্র সমাজবিজ্ঞান সভার বার্ষিক অধিবেশনে Reconstruction of Native Society শীৰ্ষক একটি বক্তৃতা করেন। তাঁহার সংস্কারক-জীবনের ইহাই শেষ প্রসিদ্ধ বক্তৃতা। ১৯শে মার্চ বিলটি আবার ব্যবস্থাপক সভায় উঠিল এবং চার ঘণ্টা তর্ক-বিতর্কের পর বিলটি আইনে পরিণত হয়। বিলের পাতুলিপিতে যে নাম ছিল, তাহার পরিবর্তে বিলের মূল কাঠামে। প্রায় বজায় রাখিয়াই উহা '১৮৭২ এটিান্দের তিন আইনের বিশেষ বিবাহ বিধি' ( Special Marriage Act III of 1872 ), এই নামে আইনে পরিণত হইষুট্রছিল। চার বৎসরের অক্লান্ত পরিশ্রম ও

চিন্ত। আজ সার্থক হইল—''বিবাহবিধি বিধিবদ্ধ হইল, কেশবচন্দ্র ও তাঁহার বন্ধুদের আনন্দের পরিদীমা নাই।" এই প্রসঙ্গে প্রতাপচন্দ্র যথার্থ লিথিয়াছেন বে, "the passing of the marriage Bill was the greatest triumph of Keshab's career as a reformer—" এবং এই আইনের ফলেই যে উত্তরকালে ভারতবর্ষে সমাজবিপ্লবের ক্ষেত্র প্রশস্ত হইয়াছিল, সে বিষয়ে কোনো সন্দেহেই নাই। আধুনিক ভারতবর্ষের ইতিহাসে সমাজসংস্কারক কেশবচন্দ্র তাই চিরকাল বাঁচিয়া থাকিবেন।



১৮৭২ খ্রীষ্টাব্দ বাংলার তথা ভারতবর্ষের নবজাগরণের ইতিহাসে একটি সন্ধিক্ষণ। এই বৃগসন্ধিক্ষণেই আমরা প্রত্যক্ষ করিলাম এই নৃতন বিবাহবিধি আর বঙ্কিমচন্দ্রের 'বঙ্গদর্শন'। সমাজসংশ্বারক কেশবচন্দ্রের প্রতিভা বেমন ভারতবাসীকে বিস্মিত করিল, সমগ্র ভারতবর্ষের হিন্দুজাতি শুনিল কেশবচন্দ্র নির্ভীক কণ্ঠে বলিতেছেন — 'আমি হিন্দু নই, আমার একটি মাত্র পরিচয়ই আছে, আমি ভারতবাসী', তেমনি বঙ্কিমচন্দ্রের প্রতিভা 'বঙ্গদর্শন'কে আশ্রয় করিয়া আর এক আকারে দেখা দিল কশো-বেস্থাম-মিলের ভাবধারার সৃহিত বৃদ্ধিমচন্দ্র নব্য হিন্দুধর্মের, নব্য বাঙালিয়ানার পরিবেশন করিতে লাগিলেন। একা কেশবচন্দ্র আমি হিন্দু নই'—ইহা বলাতে গোটা ব্রাহ্মসমাজই যেন সেদিন হিন্দুসমাজের অবজ্ঞার তলে পড়িয়া গেল। বাংলার নবজাগরণের স্রোত ১৮৭২ গ্রীষ্টাব্দ পর্যন্ত একই খাতে বহিয়াছে, কিন্তু এই চুইটি ঘটনার পর হইতেই আমরা দেখিতে পাই যে, সেই স্রোত তুইটি স্বতন্ত ধারার ইতিহাসের পথ কাটিয়া চলিল। ''ব্রাক্ষসংস্কার বুগের অন্তে প্রতিক্রিয়ামূলক এক সমন্বর বুগের আরম্ভ হইতে দেখা গেল।" রামমোহন হইতে কেশবচন্দ্র পর্যন্ত ব্রাহ্মসমাজের ভিতর দিয়া স্বাধীন চিন্তার যে আদর্শ বাংলা তথা ভারতের নবজাগরণকে সেদিন বেগবান করিয়া তুলিয়াছিল, যে সর্বভারতীয় জাতীয়তার উদ্বোধন করিয়া দিয়াছিল, বৃদ্ধিমচক্রের প্রবল ইসলাম-বিরোধী মনোভাব ও সঙ্কীর্ণ বাঙালি-রানা এবং তাহার সহিত পণ্ডিত শশধর তর্কচ্ডামণি ও পরিব্রাজক কৃষ্ণপ্রসন্ন দেনের প্রচলিত হিল্ধর্মের পুনরুখানের প্রয়াস মিলিত হইয়া যে অবস্থার সৃষ্টি করিয়াছিল তাহার পরিণাম যে শুভ হয় নাই, বর্তমানের ইতিহাস কি তাহারই সাক্ষ্য বহন করিতেছে না ?

১৮৭২ এর পর হইতেই বুগ-বিপ্রবী কেশবচন্দ্রের পোলস হইতে বাহির হইয়া আসিলেন নববিধানাচার্য কেশবচন্দ্র। গৈরিকবস্ত্র পরিহিত মুণ্ডিত-মন্তক কেশবচন্দ্র। বৃদ্ধিজীবি বাঙালি সে কেশবচন্দ্রকে গ্রহণ করিতে পারে নাই। তাই ১৮৭২ ঞ্রিটান্দের পর হইতে বাংলার নবজাগরণের ইতিহাসে বিস্কিচন্দ্র-রামক্ষের বৃগ অনিবার্যভাবেই আসিয়া গিয়াছিল। আর রাজনীতিতে আরম্ভ হইল স্করেন্দ্রনাথ-আনন্দমোহনের বৃগ। কিন্তু তাই বলিয়া কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসের বাকী এগার বৎসরের কাহিনী আমাদের জাতীয় জাগরণের পক্ষে কম মূল্যবান নহে। এই এগার বৎসর কালের মধ্যে তাঁহার জীবনের প্রধান ঘটনাগুলি আমরা অতঃপর স্থাকারে বলিয়া গাইব।

১৮৭২। এপ্রিল মাস। ভারত সংস্কার সভার পক্ষ হইতে বাল্যবিবাহ নিবারণ ও সমাজের পতিতা স্ত্রীলোকদিগের উদ্ধারের চেষ্টা হয়। সভার পাঞ্জাব-শাখা এই বৎসরের এই সময়েই স্থাপিত হয়। 'ক্যালকাটা স্কল ফর বয়েজ'-এর পরিচালনা ভার কেশবচন্দ্র গ্রহণ করেন ও উহা ভারত-সংকার সভার সহিত সংযুক্ত হয় এবং কেশবচন্দ্রের কনিষ্ঠ ল্রাতা ক্লঞ্চ-বিহারী সেনের অধীনে সুলটির উন্নতি হইতে থাকে। এই বৎসরের মে মাস হইতে আগষ্ট মাসের মাঝামাঝি সময় পর্যন্ত কেশবচন্দ্র বডলাট নর্থক্রককে শিক্ষাসম্পর্কে নয়খানি খোলা চিঠি লিখিলেন, পূর্ব অধ্যায়ে আমরা ইহার উল্লেখ করিয়াছি। চিঠিগুলি তাঁহার 'ইণ্ডিয়ান মিরার' কাগজে 'ভারতবন্ধু' বা Indo philus —এই ছন্মনামে প্রকাশিত হইয়াছিল। আধুনিক ভারতবর্ষে শিক্ষা বিস্তারের ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের এই পত্রগুলি গুরুত্বপূর্ণ দলিল হিসাবে স্বীকৃত হইবার দাবী রাখে। ৮ই আগষ্টের পত্তে তিনি ভারতে ব্রিটিশ গভর্ণমেন্টের প্রচলিত শিক্ষানীতির সমালোচনা করিয়া লিখিয়াছিলেন: It is as much the duty of the State to extend education amongst the mass of the people as to improve the quality of the instruction at present imparted to the upper classes. The present system of education in India is defective, incomplete, and in some respects ineffectual and even hurtful. There must be something radically wrong in our system of education when the mind under its influence gathers largely but loses readily, and is

difficient in sustaining cultures." লক্ষ্য করিলে দেখা যহিবে যে, শিক্ষা সম্পর্কে কেশবচল্রের এই উক্তি আজা তাহার মূল্য হারায় নাই এবং তাঁহার এই মন্তব্য বর্তমান ভারতের শিক্ষানীতি সম্পর্কেও তুল্যভাবে প্রযোজ্য। ইহা হইতেই আমরা বৃঝিতে পারি বে, কেশবচল্র শুধু সামাজিক উন্নতির কথাই চিন্তা করেন নাই, ভারতের সর্বাদীন উন্নতির কথাই তিনি আজীবন চিন্তা করিয়াছেন। সাধারণ শিক্ষা ভিন্ন, এদেশে বিজ্ঞান অনুশীলনও যে নিতান্ত আবশ্যক তাহাও তিনি বলিয়াছেন। বঙ্গীয় সমাজ-বিজ্ঞান সভাব সহিত তাহার বেমন ঘনিষ্ঠ সংযোগ ছিল, তেমনি ভাঃ মহেল্রলাল সরকারের ভারতবর্ষীয় বিজ্ঞান সভার (১৮৭৬ খ্রীঃ) তিনি ছিলেন অন্যতম অধ্যক্ষ।

প্রচারক সভা সংস্থাপন কেশবচন্দ্রের এই সমরকার আর একটি মহৎ প্রয়াস। নিরমিতভাবে ও পরিপূর্ণ শৃঙ্খলার সহিত যাহাতে সমাজের প্রচার কার্য নির্বাহ হইতে পারে, সেই উদ্দেশু লইয়াই এই সভা স্থাপিত হইয়াছিল। অক্লান্ত পরিশ্রমের ফলে এই বৎসরের শেষভাগে কেশবচন্দ্র অস্তুত্ব হইয়া পড়িলেন এবং "প্রচার ও শরীরের স্বাস্থা উভয় উদ্দেশ্যে তিনি সপরিবারে কলিকাতা হইতে উত্তর-পশ্চিম প্রদেশে গমন করেন" এবং ডিসেম্বরের তৃতীয় সপ্তাহেই তিনি কলিকাতায় ফিরিয়া আসিলেন।

10046

আর্থসমাজের প্রতিষ্ঠাতা দ্য়ানন্দ সরস্বতীর সহিত কেশবচন্দ্রের মিল্ন, এই বৎসরের একটি প্রসিদ্ধ ঘটনা। সমসাময়িক ভারতবর্ষের ইতিহাসে দ্য়ানন্দের সংস্কার-উত্তম বিশেষভাবেই উল্লেখযোগ্য। দ্য়ানন্দ কলিকাতার আসিয়া যতীল্রমোহন ঠাকুরের বাগানবাড়িতে বাস করেন। কেশবচন্দ্রের সাক্ষাৎ-কারের পর তিনি তাঁহার বাটিতে আগমন করেন এবং তাঁহাকে উপলক্ষ করিয়া গৃহে সভা হয়। পৌত্তলিকতা, অদ্বৈতবাদ, বর্তমান প্রণালীর জাতিভেদ, বাল্যবিবাহ ইত্যাদির বিক্লন্ধে তিনি অনেক কথা বলেন। "দ্য়ানন্দের উন্নত ধর্মজীবন ও তীক্ষ্মনীযায় কেশবচন্দ্র মৃদ্ধ হইয়াছিলেন এবং এই সময়ে স্বামীজীর সহিত তাঁহার প্রণয় হয়, তাহা শেষ পর্যন্ত অক্ষ্ম ছিল।"

এই বৎসরের এপ্রিল মাসে টাউন হলে ভারত সংস্থার সভায় দ্বিতীয় সাহৎসরিক উৎসব হইল। লর্ড বিশপ এই সভায় সভাপতির কার্য করেন এবং উপস্থিত ব্যক্তিবর্গের মধ্যে ছিলেন রেভারেণ্ড কে. এম. वार्गार्षि, भिवरुक एतव, त्थ्रमहाम वड़ान, मर्गात महान मिश्र, त्यीनवि আবহুল লতিফ খাঁ, প্রতাপচন্দ্র মজুমদার, অধ্যাপক লেথব্রিজ প্রভৃতি। শিক্ষা এবং স্ত্রীজাতির উন্নতির কথাই এই সভায় বিশেষভাবে আলোচিত হইয়াছিল। এই বৎসরের শেষভাগে কেশবচন্দ্র আবার হুইমাসের জন্ম প্রচার कार्य विश्री इन ; भाष हिलन विषयुक्ष शासामी, देवलाकानाथ माळान, मरहक्तनाथ रञ्च ७ मीननाथ मञ्जूममात् । स्मर्ट ए जाउँ वरमत পূর্বে নাজনারায়ণ ব্স্থকে এক পত্রে কেশ্বচন্দ্র লিথিয়াছিলেন, "মনে করিয়াছি, জীবনের অবশিষ্ট দিনগুলি কেবল প্রচারকার্যে নিয়োগ করিব"— দেখা যায় তাহা তাঁহার কথার কথা ছিল না, ইহা তিনি অক্ষরে অক্ষরেই পালন করিয়া গিয়াছেন। ত্রাক্ষসমাজের স্বজন্মান্ত রাজনারায়ণ ব্সুর সহিত কেশবচন্দ্রের কী প্রীতির সম্পর্ক ছিল, তাহা আমরা ইহাদের তুইজনের চিঠিপত্তে অতি স্থন্দররূপে প্রকাশ পাইয়াছে। কেশবচন্দ্র তাঁহার প্রতি পত্রেই রাজনারায়ণকে 'আমার প্রিয় বন্ধপরায়ণ দাদা' বলিয়া স্যোধন করিতেন। ইহাই ছিল কেশব্চন্দ্রের প্রকৃতি, যাহার সহিত একবার যে সম্পর্ক গড়িয়া উঠিয়াছে, শত বিরোধের মধ্যেও আজীবন তিনি সেই <mark>সম্পর্ক রক্ষা করিয়াছেন। কেশব-চরিত্রের ইহাও একটি আশ্চর্য মহর।</mark>

**३**৮१६ ।

এই বৎসর আদি সমাজের সহিত মিলনের আর একটি প্রয়াস হয় এবং ২১শে জান্ত্রয়ারি দেবেন্দ্রনাথের ভবনে গুই সমাজের এই 'রি-ইউনিয়ন' অত্যন্ত হত্যতাপূর্ণ পরিবেশের মধ্যেই হইয়াছিল। ভারতবর্ষীয় ব্রাদ্যসমাজের একটি দলের মধ্যে কিছুকাল যাবং যে কেশব-বিরোধী ভাব দেখা গিয়াছিল এবং বাহা ক্রমশংই বৃদ্ধি পাইতেছিল, তাহা লক্ষ্য করিয়াই কেশবচন্দ্র এই দিন সন্ধ্যাবেলায় তাঁহার কনুটোলার ভবনে প্রচারকদিগের এক সংশ্লেনে একটি মর্মস্পর্মী ভাষণ দিলেন। ভারতাশ্রমের গ্লানির জের তখনো চলিতেছে; প্রচারকগণের জীবনের গতি ফিরাইবার জন্ত এবং তাঁহাদের

মধ্যে শান্তি ও প্রীতির পবিত্র ভাব জাগাইয়া তুলিবার জন্য তাঁহার এই প্রয়াস লক্ষ্য করিবার বিষয়। কেশবচন্দ্রের এই বৎসরের টাউন হলের বক্তৃতাটি অত্যন্ত বৈশিষ্ট্যপূর্ব। বক্তৃতার বিষয় ছিল: Behold the Light of Heaven in India এবং এই বক্ততার শেবভাগে তিনি 'ব্ৰাহ্ম-সমাজের উপর অত্যাচারের কথা উল্লেখ করিয়া বলিলেন যে, সময়ে ममरत्र आमात मस्टरक अरनक अपन्य अभवान आमिशा निभिष्ठि स्हेशास्त्र, অনেক জারগার চরিত্রে পর্যন্ত কলম্বারোপ করিয়াছে; কিন্তু তাহাতে আমি ভীত নহি। ... আমাকে যে যাহা বলিতে চায়, বলুক; কিন্তু ঈশ্বর যে আলোক প্রেরণ করিয়াছেন, তাহা নির্বাণ করিবে কাহার সাধ্য ? আমি যে সাধু সক্ষয় সাধনের জন্ম আদিও হইয়াছি তাহা হইতে কেহই আমাকে প্রতিনিবৃত্ত করিতে পারিবে না। আমি অগ্রসর হইব। বীর্ত্যের স্থিত অগ্রসর হইব।" এই বক্তাতেই কেশ্বচন্দ্র সর্বপ্রথম প্রকাশ্যে নববিধানের উল্লেখ করিলেন। ১৮৬০ খ্রীষ্টাব্দে 'প্রেমের ধর্ম' বক্তৃতায় যে ভাবটি তাঁহার চিন্তায় প্রথম ধরা পড়িয়াছিল, আজ পনর বৎসর পরে তাহাই কেশবচন্দ্রের চিন্তায় একটি পরিণত রূপ পাইতে চলিয়াছে দেখা যায়। শুনিতে পাই কেশচন্দ্রের 'নববিধান চুর্বোধ্য'; কিন্তু তাঁহার এই কথাগুলির মধ্যে তো অস্পষ্টতার লেশমাত্র দেখিতে পাই নাঃ "What I aceept as the New Dispensation in India neither shuts out God's light from the rest of the world, nor does it run counter to any of those marvellous dispensations of His mercy which were made in ancient times ... A new dispensation, therefore, has been sent unto us which presents to us not indeed a new and singular creed but a new development of by-gone dispensations."

নববিধান সম্পর্কে প্রসঙ্গতঃ কিছু আলোচনা করিব। ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের একটিমাত্র পরিচয় আছে—তিনি নববিধানাচার্য— একটি নৃতন বিধানের উল্গাতা। ব্রাহ্মসমাজের যথন পঞ্চাশ বৎসরকাল পূর্ণ

হইল তখন ইতিহাসের এক শুভক্ষণে কেশবচন্দ্র এই নববিধান ঘোষণা করেন। সকল ধর্মকে এক করা, মানবসভ্যতার স্থদীর্ঘকালের ইতিহাসে এত বড়ো সত্য ইতিপূর্বে আর কাহারো চিন্তায় ধরা দেয় নাই, আর কেহ এমন আশ্চর্য পরীক্ষায় প্রবৃত্ত হন নাই। রামমোহন তুলনামূলক ধর্মালোচনার স্থচনা করিয়া-ছিলেন সত্য, কিন্তু তাহা তো পৃথিবীর মাত্র তিনটি প্রধান ধর্মকে অবলম্বন করিয়া। বিশ্বের যাবতীয় ধর্মের অথবা ধর্মমতের তুলনা ভিন্ন একটি common measure নির্ণয় করা স্থক্তিন। বস্তুতঃ সকল ধর্মকে এক করিতে না পারিলে, বহুত্বকে একত্বে পরিণত করিতে না পারিলে তুলনা নিম্ফল। পরিণত জীবনে কেশবচন্দ্র যথন এই সতাটি উপলব্ধি করিলেন তথন তিনি বলিলেন: "জগংকে এমন কিছু দেখাইতে হইবে যাহা বেদ বেদান্ত বাইবেল কোৱাণ প্রভৃতির মধ্যে পাওয়া যাইবে না।" এই তিনি প্রথম ইতিহাসে ব্রাহ্মসমাজের প্রকৃত ভূমিকাটি নির্ণয় করিয়া বলিলেন: "যদি অন্তান্ত ধর্ম যাহা দিয়াছে, তুমি আবার তাহাই দিতে আসিয়া থাক, তবে, হে ব্রাহ্মসমাজ, তোমার পৃথিবীতে না আসাই ভাল ছিল। যদি তোমার নিজের কিছু দিবার না থাকে, যদি তুমি পুনরুক্তি করিতে আসিয়া থাক, তবে তুমি চলিয়া যাও, পৃথিবীতে তোমার কোন প্রয়োজন নাই।" এই কথা একমাত্র কেশবচন্দ্রের পক্ষেই বলা সম্ভব ছিল, রামমোহন বা দেবেন্দ্রনাথের পক্ষে নয়। নৃতন হইতে নূতনতর জীবনলাভ—ইহাই তো নববিধানের মূল স্থত।

১৮৮০। ২৫শে জানুয়ারি। ব্রহ্মানিরের বেদী হইতে আচার্য কেশবচন্দ্র নববিধান ঘোষণা করিলেন। একটি স্থানর রূপকের আশ্রায়ে তিনি এই আশ্রর্য বার্তা পৃথিবীতে ঘোষণা করিয়াছিলেন। তিনি নববিধানকে একটি নবশিশুর জম্মের সহিত তুলনা করিয়া বলিলেন: "পৃথিবী, শোনো, পঞ্চাশ বৎসর ব্রাহ্মান্দ্র সর্ভিত তুলনা করিয়া বলিলেন: "পৃথিবী, শোনো, পঞ্চাশ বৎসর ব্রাহ্মান্দ্র গর্ভে ধর্মের শিশু গঠিত হইতেছিল, বহুকালের প্রসব্যন্ত্রণার পর এক সর্বাহ্ম স্থামান্ধ্র গর্ভে ধর্মের শিশু গঠিত হইতেছিল, বহুকালের প্রসব্যন্ত্রণার পর এক সর্বাহ্ম স্থাম, ভক্তি সম্বাহ্ম গুণ সন্ধিবিষ্ট হইয়াছে। সেই শিশুর অন্তরে বেদ বেদান্ত পুরাণ তন্ত্র বাইবেল কোরাণ সম্বায় রহিয়াছে। পৃথিবীতে যত ভাবের অবতার হইয়াছে, শিশু সকলকে আপনার ভিতরে এক করিয়া লইয়াছেন। নববিধান শিশু সংসারে স্বর্গ দেখাইবার জন্ম জন্মিয়াছেন।" কী অপূর্ব এবং কী স্থানর এই ঘোষণা ! সতাই ইতিহাস সেদিন প্রস্বব্যথার কাঁদিয়াছিল। মানবসভ্যতার ক্রমোনতির বিচিত্র ধারা থাহারা গভাঁরভাবে অভ্নরণ করিয়াছেনএবং সেই ধারাপথে থাহারা পৃথিবীর বিভিন্ন দেশে এক-একটি মহৎ ভাবের,
মহৎ চিন্তার অভ্যুদয়ের ইতিহাস পাঠ করিয়াছেন, তাঁহারাই ব্ঝিবেন উনিশ
শতকের অন্তম দশকের সেই সময়টি সকল দিক দিয়াই একটি নৃতন চিন্তার
অভ্যুদয়ের পক্ষে উপযুক্ত ছিল।

কেশবচন্দ্রের অধ্যাত্ম জীবনের ক্রমবিকাশের ইতিহাস যাঁহারা গভীরভাবে অল্পীলন করিয়াছেন তাঁহারাই ইহা দেখিতে পাইয়াছেন যে, তাঁহার ধর্মত তাঁহার ধর্মজীবনের আরম্ভ হইতেই বিবর্তনের দিকে ধাপে ধাপে অগ্রসর হইতেছিল। কেহ যেন না মনে করেন নববিধান কেশব্চন্দ্রের একদিনের বা এক মুহূর্তের চিন্তার ফল। তাঁহার আধ্যাত্মিক জীবনের প্রতি একবার সশ্রম ও সাহারাগ দৃষ্টি নিক্ষেপ করুন দেখিতে পাইবেন এক সম্পূর্ণ বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিতে—বর্জন ও অর্জনের দারা, subtraction ও addition দারা তিনি আধ্যাত্মিক চিন্তার শিধরে উঠিয়াছিলেন। বাহিরে যখন তিনি নানাবিধ কর্মের প্রবাহ সৃষ্টি করিয়া চলিয়াছিলেন, সেই একই সময়ে সকলের অলক্ষ্যে আপনার মনে সংযোগ বিয়োগের প্রণালী ধরিয়া কেশবচল্র ধর্মজীবনে ধাপে ধাপে অগ্রসর হইয়াছেন—বেদাস্ত প্রতিপাগ বান্ধর্মের সংকীর্ণ গণ্ডী অতিক্রম করিয়া তিনি ক্রমে ক্রমে একটি বিশ্বজ্নীন ধর্মের সন্ধান পাইয়াছিলেন। আধ্যাত্মিক জীবনের এই চরম অবস্থাতেই যুখন তিনি ঈশ্বরকে রূপ এবং অরূপের মধ্যে দর্শন করিয়া ক্লতার্থ হইয়াছিলেন, জীবনের সেই পরিণত চিন্তা ও উপলব্ধির আলোকিত মুহুর্তেই কেশবচন্দ্র ইতিহাসের মহাসত্য নববিধান ঘোষণা করিয়াছিলেন। কেশবচক্রের জীবনে আমরা লক্ষ্য করি বে, বরাবরই তিনি পৃথিবীর বিভিন্ন ধর্মপ্রবর্তকদের মধ্যে একটি সমন্বয় প্রতিষ্ঠার চেষ্টা করিয়াছেন। তাঁহার Great Men বক্তৃতাটি এই প্রসঙ্গে বিশেষভাবেই স্মরণীয়। পৃথিবীর সকল ধর্মের অফুণীলন কেশবচন্দ্র যতথানি গভীরভাবে করিয়াছিলেন, এতটা রামমোহন বা দেবেক্দ্রনাথ করিতে পারেন নাই। এমার্সনের একটি কথা মনে পড়ে: "Person makes event, and event person"—আধুনিক কালের ভারতবর্ষে ধর্মের ক্ষেত্রে রামমোহন ও কেশবচন্দ্র

সম্পর্কে এই কথাটি বিশেষ ভাবেই প্রয়োজ্য। রামমোহনের একেশ্বরবাদ প্রতিষ্ঠা যেমন একটি ঐতিহাসিক ঘটনা, ইহার পঞ্চাশ বংসরকাল পরে কেশব-চন্দ্র কর্তৃক নববিধান ঘোষণা তেমনি আর একটি ঐতিহাসিক ঘটনা। উনিশ শতকের ভারতবর্ষে, আমি বলিব, এই তুইটিই সর্বপ্রধান ঘটনা এবং শিক্ষা, ধর্ম, সাহিত্য, সমাজ ও রাজনীতির ক্ষেত্রে আমাদের দেশে পরে যাহা কিছু ঘটিয়াছে, চিন্তা করিয়া দেখিলে পরে দেখা যাইবে, সেগুলির মূলে আছে এই তুইটি ঘটনা ও এই তুইটি ব্যক্তি।

প্রবীর সকল ধর্মের, সকল মহাপুরুষদের জীবন ও জীবন-সত্যকে কেশবচল্র যেমন গভীরভাবে অনুশীলন করিয়াছিলেন, এমন আর কেহ করেন নাই। তিনি উপনিষদ, বৌদ্ধ, শাক্ত ও বৈষ্ণব্যুগের পূর্বগামীগণকে যেমন স্বীকার করিয়াছেন, তেমনি ঈশা মুশা মহমাদকেও বাদ দেন নাই। সকল ধর্মতই তিনি তম তন্ন করিয়া দেখিয়াছেন। কেশবের যুগ সামঞ্জশু ও মিলনের যুগ — নববিধান তাহার মঞ । কেশবচল্রের জীবনের সহিত পৃথিবীর পূর্ববর্তী সকল ধর্মাচার্যের জীবন অবিচ্ছন্নভাবে জড়িত। রামমোহন ও দেবেল্র-নাথের সঙ্গে তাঁহার পার্থক্য এইখানেই—এইখানেই কেশবচন্দ্রের স্বাতন্ত্র। মহাপুরুষের পূজা কেশব-জীবনের সব চেয়ে বড়ো কথা। বাল্যকাল হইতে আরম্ভ করিয়া জীবনের শেষ দিন পর্যন্ত মহাপুরুষদিগকে শুরণ করিয়া, পূজা করিয়া, তাঁহাদের সঙ্গলাভ করিয়া, কেশবচন্দ্র নিজের ধর্মজীবনকে মহিমাদ্বিত করিয়াছিলেন—এই জিনিস একমাত্র তাঁহার জীবনেই আমরা প্রত্যক্ষ করিলাম। অনেকের ধারণা কেশবচন্দ্র অন্তের নিকটে ঋণ করিয়া ধর্মজীবন ও ধর্মসমাজ •গঠন করিয়াছিলেন, তাঁহার বুঝি কোনো মৌলিকতা ছিল না। কেশবচন্দ্র নিজেই ইহার উত্তর দিয়াছেন। একটি মাধোৎসবের বক্তৃতায় তিনি বলিয়াছেন: "স্ষ্টির আরম্ভ হইতে যত সাধু দেশে দেশে, যুগে যুগে অবতীর্ণ হুইয়া জগতের কল্যাণ সাধন করিয়াছেন, তাঁহাদিগের প্রত্যেকের নিকট আমরা ঋণী। স্প্ত প্রত্যেক বস্ত এবং প্রত্যেক জীবের নিকট আমরা ঋণী। আমাদের ধর্মজীবনের প্রত্যেক বক্তবিন্তুর মধ্যে পৃথিবীর সাধুমহাজনদিগের ঋণ রহিয়াছে।" এই ঋণস্বীকার আর কিছুই নয়—ইহা হইল exchange and assimilation of thought এবং এই প্রক্রিয়ার ফলেই সকল দেশের

দার্শনিক চিন্তার উদ্ভব ও পরিপৃষ্টি সংসাধিত হইয়াছে। এই ভাবেই কেশবচন্দ্র একদিন এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছিলেন যে, সকল ধর্মই সতা। নববিধান তাঁহার এই সিদ্ধান্তের পরিণত রূপ। শতাব্দীর পর শতাব্দী চলিয়া গিয়াছে, পৃথিবীতে একের পর এক মহাপুরুষ আসিয়াছেন, কালের ভাণ্ডারে তাঁহাদের প্রত্যেকের স্থমহৎ চিন্তার যে শাখত সম্পদ সঞ্চিত হইরাছিল, কেশবচল্লের পূর্বে সেই সম্পদের সন্ধান এমনভাবে আর কেহ করেন নাই। ইতিহাসের ক্রম-অভিব্যক্তির পথে মান্থবের যে নিয়তিনির্দিষ্ট পরিণতি—The Brotherhood of man and the Fatherhood of God—এই পথে সমগ্ৰ মানব সমাজকে লইয়া যাইবার অব্যর্থ সংকেত আছে এই নববিধানের মধ্যে—ইহা কোন dogmatic, বা compartmental বা sectarian ধর্মত নয়—ইহা বিশ্বমানবের মিলনভূমি—ইতিহাদের গর্ভ হইতে উদ্ভূত ইহা একটি নৃতন আদর্শ, নৃতন শক্তি। আবার স্থরণ করি কেশবচন্দ্রের সেই উক্তি—I was destined to be a man of faith—ইহা তাঁহার কথার কথা ছিল না— ইহাই ছিল তাঁহার জীবনের একাভিমুখী সাধনা। এই বিশ্বাস-সাধনের পথে চলিতে চলিতেই তিনি একদিন নিখিল মানবের মধ্যে এক মহা একাত্মতার সন্ধান পাইয়া পৃথিবীকে গুনাইলেন: "As love makes man one with Divinity, so it makes man one with Humanity." निःमरन्दर ইহা কেশ্ব-মনীবার একটি মৌলিক বাণী।

নববিধানের মঞ্চ হইতে কেশবচন্দ্র যে সত্য ঘোষণা করিলেন তাহার মূল কথা—এক ঈশ্বর, এক বিধান এবং এক সমাজ। পঁচিশ বৎসরের গভীর সাধনার ফলেই তিনি এই সত্যকে উপলব্ধি করিয়াছিলেন। নববিধান কেশবচন্দ্রের কল্পনাবিলাসের রঙীন ফাল্লস নয়। নববিধানের মর্ম ব্বিতে হইলে তাঁহার Future Church বক্তৃতাটি বিশেষ মনোযোগ সহকারে পাঠ করিতে হয়। এই বক্তৃতার একস্থানে তিনি সর্বপ্রথম নববিধানের ইঙ্গিত দিয়া বলিয়াছিলেন: "ভবিশ্বতে পৃথিবীতে যে ধর্ম প্রাধান্ত লাভ করিবে সে ধর্মে বিশ্বস্রহার একম্ব ও অনন্তম্ব স্বীক্লত ও সমর্থিত হইবে। ভগবান যে ত্রিবিধ উপায়ে আত্মপ্রকাশ করেন—বাহিরে বিশ্ব প্রকৃতির মধ্যে (God in Nature), মান্তব্রের আত্মার মধ্যে (God in Soul) এবং মহাপুরুষদের

মধ্যে (God in history) লোক তাহা স্বীকার করিবে, কিন্তু তাহারা উপলব্ধি করিবে যে, একই ভগবান এই তিন ভাবে আত্মপ্রকাশ করেন।" ইহার পর আরো তিনটি বক্তৃতায় (১৮৭০-এ ইংলণ্ডে সেণ্ট জেমস হলে যীশু খুট সম্বন্ধে বক্তৃতা; ১৮৭৩-এর মাধ্যেৎসবে প্রত্যাদেশ সম্পর্কে বক্তৃতা এবং ১৮৭৫-এ Behold the Light of Heaven বক্তৃতা) কেশবচন্দ্র নববিধানের ইন্ধিত করেন। এই শেষের বক্তৃতাটিতেই তিনি সর্বপ্রথম 'বিধান' শব্দটির সংজ্ঞা ও ব্যাখ্যা দিয়াছিলেন। তাঁহার এই সমন্বর্মীমানসের ক্রমবিকাশ লক্ষ্য করিবার বিষয়। পরিকল্পনাটি স্কম্পন্ট রূপে লইল ১৮৭৬-এর মাধ্যেৎসবের বক্তৃতায়—সে বক্তৃতার বিষয় ছিল—Our Faith and Experiences। এইবার তিনি বলিলেনঃ "আমরা জীবিত ঈশ্বরে বিশ্বাস করি; কোনো Creed বা doctrine নয়—ঈশ্বরই আমাদের সব।" এই যে Total conception of God—এই অভিজ্ঞতার আলোকেই পৃথিবীতে নববিধান-রূপ নবশিশুর আবির্ভাবের পথ সেদিন আলোকিত হইয়াছিল।

বলিয়াছি, নববিধান মানবসভ্যতার ক্রমোত্তরণের ইতিহাসে একটি নবতর আলোকের অধ্যায়—একটি বহু প্রত্যাশিত illumination বা উদ্ভাসন। সংকীর্ণ ও সাম্প্রদায়িক মত ও বিশ্বাসের আবেষ্টনে এই বিধান বন্ধ নয়—To light and more light—ইহাই নববিধান। তাই না কেশবচন্দ্র বলিলেনঃ "প্রার্থনাপূর্ণ হৃদয়ে শ্রদ্ধার সহিত আরো উজ্জ্লতর আলোকের দিকে অগ্রসর হইতে হইবে, আরো নব নব সতালাভের আশায় হৃদয়কে উন্মুক্ত করিয়া রাখিতে হইবে।" এই নবতর আলোক ও সত্যের সন্ধান দিয়া সভ্যতার ইতিহাসে কেশব-মনীয়া যে মহাবিপ্রব সাধন করিয়া গিয়াছে, তাহার পূর্ণ তাৎপর্ম উপলব্ধি করিয়ার দিন আজ আসিয়াছে। আবার বলি, নববিধান কেশবচন্দ্রের কল্পনা নয়, ইতিহাসেরই একটি সত্যকে তিনি স্বীয় অভিজ্ঞতার আলোকে উদ্ঘাটিত করিয়া গিয়াছেন। ব্যক্তিগত ভাবে ঈশ্বর উপলব্ধির দিন চলিয়া গেল, অতঃপর সকল মান্তবের জীবনের সর্বক্ষেত্রে ঈশ্বরই একমাত্র লক্ষ্য হইয়া উঠিলেন। নববিধান পাচফুলের সাজি সত্য, কিন্তু আমি জিজ্ঞাসা করি, কেশবচন্দ্রের সেই পাচফুলের সাজি কি সকল ধর্মবিশ্বাসের একটি মৌলিক সমন্বয় ও সামঞ্জন্থের রূপ লয় নাই ? রামমোহনের সমন্বয় ছিল

বুদ্ধিভিত্তিক, কেশবচন্দ্রের সমন্বয় সম্পূর্ণ জীবনভিত্তিক—ইহা ব্লপৎ synthesis ও fusion. একটু চিন্তা করিলেই দেখা যায় যে, নববিধান এক কথায় সকল বিশ্বাসের সমন্বয়—syntheses of all faiths এবং এই আশ্চর্য সমন্বয় সাধন একমাত্র তাঁহার পক্ষেই সম্ভব ছিল যিনি মুক্তকণ্ঠে বলিতে পারিয়াছিলেন: "I was destined to be a man of faith." এই বিশ্বাস-সকল ধর্মের সকল সত্যে বিশ্বাস হইতেই নববিধানের অভ্যুদয়। কেশবচন্দ্র জানিতেন প্রকৃত ধর্মের মধ্যে কোনো বিরোধ নাই, সংঘর্ষ নাই। धर्म धर्म एम विভाগ वा विराजन, देश विधिनिर्निष्टे नम्न, देश कृतिम। धर्म অধণ্ড উদার বস্তু, আকাশের ভায় বিশাল, বায়ুর ভায় বিশ্বব্যাপী, উহাতে দীমা নাই, সংকীর্ণতা নাই, গতি নাই। বিভাগ মানুষ করিয়াছে—বিভাগের ভিতর দিয়া প্রকৃত ধর্মলাভ অসম্ভব ; ইহা দারা ধর্মসাধন হয় না, ধর্মবৃদ্ধ হইতে পারে। কেশবচক্র এই বিভেদ—বিভাগকেই নববিধানের আদর্শের মধ্যে মিলাইয়া মিশাইয়া দিতে চাহিয়াছিলেন। এই বিধানই একদিন পুরাতনকে ৰূপান্তরিত করিয়া এক নৃতন জাতি গড়িয়া ভূলিবে। নববিধান ক্রমবিকাশেরই চরম বিকাশ। Yoga—Subjective and Objective—এই গ্রন্থে কেশবচন্দ্র নব্বিধানের অতি স্থন্দর ব্যাখ্যান ও বিশ্লেষণ দিরাছেন।

তারপর ১৮৮১ এপ্রিলে মাঘোৎসবের সময় মন্দিরের বেদি হইতে কেশবচন্দ্র এই বিশ্বজনীন উদার ধর্মের কথা ঘোষণা করেন। সমস্ত পৃথিবী তাহা
কান পাতিয়া শুনিয়াছিল। এই বছরের টাউনহল বক্তৃতায় তিনি নিজেকে
এবং তাঁহার অনুগামীদের নববিধানের বার্তাবহ বলিয়া ঘোষণা করিলেন।
কেশবচন্দ্রের এই প্রসিদ্ধ বক্তৃতা হইতে কয়েকটি লাইন এইখানে তুলিয়া দিয়া
আমার বক্তব্য শেষ করিতেছি। তিনি বলিয়াছেন: "এই নববিধান সকল
ধর্মপ্রবর্তক, সকল ধর্মশাস্ত্র ও সকল বিধানের এক অপূর্বসঙ্গতি। ইহা কোন
বিচ্ছিন্ন মতবাদ নয়। ইহা একরূপ বিজ্ঞান ঘাহা অন্তু সকল ধর্মের অর্থ ব্রঝাইয়া
দেয়, বিভিন্ন ধর্মের ভিতর সংযোগ ও সময়য় প্রতিষ্ঠিত করে, কলহনিরত
ধর্মের ভিতর বন্ধতা আনিয়া দেয় এবং পরবর্তী ধর্মের সহিত পূর্ববর্তী ধর্মের
যোগ রক্ষা করে। জগতে যাহা কিছু সত্য, যাহা কিছু শিব, যাহা কিছু
স্কলর, সে সমস্তই এই ধর্মে গৃহীত হইয়াছে।"

ব্রহ্মানল স্বহন্তে এই নববিধানের পতাকা উড়াইয়া গিয়াছেন; পৃথিবীর সকল জাতি একদিন এই সার্বভৌমিক নববিধানের পতাকাতলে সমবেত হইবে, এমন আশা তাঁহার ছিল। বস্তুতঃ নববিধান সকল ধর্মের সার অর্থাৎ substance লইয়া জগৎকে প্রকৃত ধর্মবিজ্ঞানের সামঞ্জুশ্র ও মিলন—synthesis and harmony ব্র্ঝাইয়া দিয়াছে। পৃথিবীর যাবতীয় বিধানের পূর্ণতা ইহারই মধ্যে। নিথিলবিখে এই সজীব ধর্মের বিধান প্রচারের জন্ম কেশবচন্দ্র দশহাজার ঈশ্বরবিশ্বাসী মানুষ চাহিয়াছিলেন। কোথায় সেই অগ্রিময় উৎসাহে উদ্দীপ্ত মানুষ, য়াহারা নববিধানের পতাকা স্কন্ধে লইয়া সারা পৃথিবীতে এই সমন্বরের বাণী ছড়াইয়া দিবেন ? কেশবচন্দ্র তো মাহা দিবার তাহা দিয়া গিয়াছেন, এখন পৃথিবীর বুকে নববিধানের জয়র্থ চালাইবার দায় ও দায়িত্ব আমাদের।

রামকৃষ্ণ-কেশবচন্দ্র সাক্ষাৎকার এই বৎসরের (১৮৭৫ খ্রীঃ) আর একটি ঘটনা।

বেলঘরিয়ার যে উত্থানে ভারতাশ্রম স্থাপিত হইয়াছিল, উহাই পরে
'তপোবনে' রূপান্তরিত হয় এবং সেই নির্জনাবাসে কেশবচন্দ্র যখন বাস
করিতেছিলেন সেই সময়ে একদিন মার্চ মাসের শেষের দিকে রামকৃষ্ণ পরমহংস
কেশব-সন্দর্শনে এখানে আসিলেন। ইতিপূর্বে রামকৃষ্ণ যখন আদি
রাক্ষসমাজে রক্ষোপাসনা শুনিতে আসিয়াছিলেন, তখন তিনি কেশবচন্দ্রক
উপাসনা করিতে দেখিয়া তাঁহার প্রতি আকৃষ্ট হইয়াছিলেন। সেই ঘটনার
বার বৎসর পরে রামকৃষ্ণ আজ আসিলেন কেশবচন্দ্রের নিকট—তখনও পর্যন্ত
কলিকাতায় শিক্ষিত সমাজে তিনি স্পরিচিত হইয়া উঠেন নাই; হই চারিজন ব্যতীত তখনো রামকৃষ্ণের নাম কেহ শোনে নাই, তাঁহার আধ্যাত্মিক
মাহাত্ম্য জানা তো দ্রের কথা। এই মিলনের ফলে উভয়ের প্রতি
আকৃষ্ট হন এবং রামকৃষ্ণ যে মাতৃভাবে ব্রক্ষের উপাসনা করিতেন, সেই
আদর্শের প্রভাব কেশবচন্দ্রের আধ্যাত্মিক জীবনে গভীরভাবেই পড়িয়াছিল।
প্রতাপচন্দ্র মজ্মদার এই প্রসঙ্গে লিধিয়াছেন: "The acquaintance of
this devotee which soon matured into intimate friendship,

had a powerful effect upon Keshav's catholic mind." রামকৃষ্ণকে প্রথম দেখিয়া কেশবচন্দ্রের মনোভাব কি হইয়াছিল তাহা তিনি এই সময়কার 'স্থলভ সমাচার''ধর্মতত্ত্ব' ও 'ইণ্ডিয়ান মিরারে' কয়েকটি প্রবন্ধ লিখিয়া প্রকাশ করিয়াছিলেন। শিক্ষিত ও ধর্মানুরাগী সমাজে তিনিই সেদিন রামকৃষ্ণকে প্রথম প্রচার করিয়াছিলেন—ইহাই প্রকৃত ইতিহাস। একেশ্বর্বাদী ব্রাহ্মনেতা কেশ্ব-চন্দ্র প্রতিমা-পূজক হিন্দু সাধু রামক্ঞের সহিত মিলিত হইয়াছেন, তাঁহার বিষয়ে প্রকাশ্য পত্রিকায় লিখিয়াছেন—সংরক্ষণশীল আদি-সমাজীদের ইহা মনঃপৃত হয় নাই, এমন কি ভারতব্রীয় ব্রাহ্মসমাজের কাহারো কাহারো চক্ষে ইহা সেদিন বিসদৃশ মনে হইয়াছিল। কিন্তু কেশবচক্রের দৃষ্টিতে দক্ষিণেশ্বরের এই সহজ সরল, ঈশরপ্রেমে মত্ত মানুষটি কি ভাবে প্রতিভাত হইয়াছিলেন, তাহা তাঁহার নিজের কথাতেই প্রকাশ পাইয়াছে। কেশবচন্দ্র লিখিয়াছেনঃ "আমরা এই মহাত্মাকে যতবার দেখিতেছি, ততবার তাঁহার উচ্চ জীবন ও ভাব দেখিয়া অবাক হইতেছি। আমরা দেখিতেছি, তিনি একজন প্রকৃত সিদ্ধপুরুষ, তাঁহার মতন লোক আর এদেশে আছে কি না সন্দেহ। ... তিনি নিরাকারবাদী ও সাকারবাদী হুই-ই।" (স্থলভসমাচার, ১৬ই আশ্বিন, ১২৮৮, ইং ১৮৮২ খ্রী:) কলিকাতায় রামক্নঞ্চের সহিত যেমন, গাজীপুরের পওহারি বাবার সহিতও তেমনি কেশবচন্দ্রের অন্তরঙ্গতা ছিল। ১৮৭৬ খ্রীষ্টাব্দের শেষভাগে যুধন তিনি উত্তর ভারতে ধর্মপ্রচারে গিয়াছিলেন, সেই সময়ে কেশবচন্দ্র গাজীপুরে একমাস কাল অবস্থান করেন ও তথনই তিনি পওহারি বাবার সহিত সাক্ষাৎ করিয়া মৃগ্ধ হইয়াছিলেন। পওহারি বাবা কেশবচন্দ্রকে 'স্বামিজী' বলিয়া ডাকিতেন। কেশবচন্দ্রের জীবনেতিহাসে আমরা দেখিতে পাই যে রামক্কঞের সহিত তাঁহার ঘনিষ্ঠতা উত্তরোত্তর বৃদ্ধি পাইয়াছিল এবং তিনি প্রায়ই কেশবচক্রকে দেখিবার অন্ত কলুটোলায় আসিতেন; কেশবচক্রও মধ্যে মধ্যে দক্ষিণেশ্বরে গিয়া রামক্বঞ্চকে দেখিয়া আসিতেন। ১৮৭৭-এর মাঘোৎসবের পর একদিন রামকৃষ্ণ স্বয়ং ভারতবর্ষীয় ব্রহ্মদিরে আসিয়া সেই উপাসনা স্থলের পবিত্রতা দেখিয়া সমাধিমগ্ন হইয়াছিলেন।

5699 I

এই বৎসর টাউনহলে (৫ই মার্চ) কেশবচন্দ্র Philosophy and Madness in Religion সম্পর্কে যে বক্তৃতা করিলেন তাহাতে তিনি পাশ্চান্ত্য দর্শনের বিবর্তনবাদের সহিত ভারতীয় সাংখ্যদর্শনের সমন্বয় করিবার একটি চেষ্টা করেন। এই বৎসরের শেষভাগে দেখিতে পাই যে হিন্দুধর্ম, বৌদ্ধর্ম, গ্রীষ্টধর্ম ও ইসলাম—পৃথিবীর এই চারিটি প্রাচীন ধর্মের গভীর অনুশীলনের জন্ম তিনি যথাক্রমে গৌরগোবিন্দ, অঘোরনাথ, প্রতাপচক্র ও গিরিশচক্রের উপর ভার অর্পণ করিলেন। কেশবচক্রের কর্মজীবনে এই চার-জনই ছিলেন তাঁহার বিশেষ অমুবর্তা। গৌরগোবিন্দের অসাধারণ মনীষা ছিল; 'ধর্মতত্ত্ব' সম্পাদনে তিনি কেশবচন্দ্রের দক্ষিণহস্তস্বরূপ ছিলেন। ইংার পাণ্ডিত্যের পরিচয় পাইয়াই কেশবচন্দ্র ইহার উপর হিন্দুশান্ত্রসমূহ অধ্যয়ন করিয়া গ্রন্থ প্রচারের ভার দিয়াছিলেন। কেশবচন্দ্রের অনুগামীদের মধ্যে সাধু অঘোরনাথ ছিলেন একজন মহাভক্ত যোগী ও সাধক। অঘোরনাথ ছিলেন বিজয়ক্তঞ্জের সহপাঠী এবং বিজয়ক্ষ্ট তাঁহাকে ব্রাহ্মসমাজ তথা কেশবচন্দ্রের সংস্পর্শে লইয়া আসিয়াছিলেন। 'শ্লোকসংগ্রহ' সংকলনে তিনিই ছিলেন কেশবচল্রের প্রধান সহায়ক। 'শাক্যমুনি চরিত' অঘোর-নাথের প্রসিদ্ধ গ্রন্থ; বাংলা ভাষায় বৃদ্ধদেব ও বৌদ্ধদর্শন সম্পর্কে এমন উচ্চাঙ্গের আলোচনা তাঁহার পূর্বে আর কেহই করিতে পারেন নাই। প্রতাপ-চক্র মজুমদার ছিলেন কেশবচক্রের নিকটতম আত্মীয়। মাত্র সতর বৎসর ব্য়সে ইনি ব্রাহ্মসমাজের সংস্রবে আসেন; প্রথমে দেবেন্দ্রনাথ, পরে কেশব-চক্রের অন্নবর্তী হইয়া প্রতাপচন্দ্র ধর্মের জন্ম জীবনোৎসর্গ করেন। ইংরেজি ভাষায় স্থপণ্ডিত প্রতাপচন্দ্র ইংলণ্ড, আমেরিকা, জাপান প্রভৃতি পর্যটন করিয়াছিলেন এবং ১৮৯৩ খ্রীষ্টাব্দে আমেরিকার সিকাগো শহরে অনুষ্ঠিত প্রথম বিশ্বধর্মসন্মেলনে তিনি ভারতবর্ষের ব্রাহ্মসমাজের প্রতিনিধিত্ব করিয়াছিলেন। গ্রীষ্টধর্মে তাঁহার প্রগাঢ় পাণ্ডিত্য ছিল এবং তাঁহার Oriental Christ একখানি জগদ্বিখ্যাত গ্রন্থ। গিরিশচক্ত সেনের নাম বাংলা সাহিত্যে স্থবিদিত। রামমোহনের পর আমাদের দেশে ইসলামধর্ম সম্বন্ধে এমন গভীর ও বিস্তারিতভাবে আলোচনা আর কেহ করেন নাই। "কেশবচন্দ্র যখন সর্বধর্ম- সমন্বয় করিবার জন্ম বিভিন্ন ধর্মের মূলতন্ব আলোচনা করিতে প্রবৃত্ত হন, তখন তিনি গিরিশচল্রের উপর মূল আরব্য ও পারক্ত ভাষা অধ্যয়ন করিয়া তাহা হইতে বাংলা ভাষায় ইসলাম ধর্ম-গ্রন্থাদি অমুবাদ করিবার ভার অপ্রণ করেন।" পরিণত বয়সে তিনি লক্ষ্ণৌ গিয়া ঐ তুই ভাষা আয়ত্ত করেন। ফিরিয়া আসিয়া তিনি 'কোরাণ শরিক' অমুবাদ করেন। মূল আরব্য ভাষা হইতে বাংলা ভাষায় 'কোরাণ শরিকে'র ইহাই প্রথম অমুবাদ। তখন হইতেই তিনি 'মৌলভি' গিরিশচল্র নামে খ্যাত হন। রামক্রম্ব পরমহংসের প্রথম জীবনচরিতকারও ইনি। 'তত্তবোধিনী পত্রিকার' আমরা যে গোটান্মনের (Collective mind) পরিচয় পাই, কেশবচন্ত্রও তেমনি এইভাবে ইহাদের লইয়া অমুরূপ একটি গোটামন গঠন করিয়া বাংলা সাহিত্যের সমূদ্দিসাধন করিয়া গিয়াছেন। সমগ্র ব্রাহ্মসমাজের ইতিহাসে সাহিত্যসাধনায় কেশব-মগুলীর দান অতুলনীয়। বলা বাছল্য, কেশবচন্ত্রই ছিলেন ইহার নেপথ্য প্রেরণা।

এই বংসরে কেশবচন্দ্রের জীবনের আরো তুইটি ঘটনা প্রসিদ্ধ। ইহাদের
মধ্যে একটি হইল মাজাজের ত্রভিক্ষ নিবারণের জন্ম সমাজের পক্ষ হইতে
সাহায্যের ব্যবস্থা করা; দ্বিতীয়টি হইল পৈতৃক গৃহ পরিত্যাগ করিয়া স্বতন্ত্র
হানে বাস করিবার জন্ম সার্কুলার রোডে 'ক্মলকুটীর' হাপন।

ইহার পর কেশবচন্দ্রের জীবনের কাহিনী একাস্তভাবেই আধ্যাত্মিক। তাহার সেই স্থগভীর এবং ব্রহ্মান্ত্রভূতি উদ্ভাসিত দিব্য জীবনের পরিচয় মিলিবে 'প্রার্থনা', 'আচার্যের উপদেশ', 'জীবনবেদ', 'সাধুসমাগম' প্রভৃতি গ্রন্থগুলির মধ্যে। বাংলার ধর্মসাহিত্যে কেশবচন্দ্রের এই বইগুলি বিশিষ্ট সম্পদ এবং কেশব-মানসের অনুশীলনের পক্ষে এগুলি অপরিহার্য। কেশবচন্দ্রের শেষ জীবনের ঘুইটি ঘটনা উল্লেখযোগ্য; একটি তাঁহার অপ্রাপ্তবয়স্কা জ্যেন্তা কন্তা স্থলীতি দেবীর সহিত কুচবিহারের অপ্রাপ্তবয়স্ক মহারাজার বিবাহ (১৮৭৮, ৬ই মার্চ)। এই বিবাহ ১৮৭২ প্রীইান্দের ৩ আইন অনুসারে হইয়াছিল। আর দ্বিতীয়টি হইল এই বিবাহের অবাবহিত পরেই সাধারণ ব্রাক্ষসমাজের জন্ম (১৪ই মে, ১৮৭৮)। এই ঘূটি ঘটনাই সমকালীন বাংলার

ইতিহাসে প্রসিদ্ধ হইয়া আছে এবং প্রথম ঘটনাটি অত্যন্ত বিতর্কমলক বলিয়া আমরা এখানে তাহার সবিস্তার উল্লেখ করিতে বিরত হইলাম। 'সাধারণ ব্রাহ্মসমাজ' নামটি দেবেন্দ্রনাথই দিয়াছিলেন। চার্চ অব ইংলণ্ডের অন্তকরণে গঠিত এই সাধারণ ব্রাহ্মসমাজ প্রতিষ্ঠার বিষয়ে সেদিন বাহারা অগ্রণী ছিলেন তাঁহাদের মধ্যে শিবচন্দ্র দেব, আনন্দ্রমোহন বস্ত্র, শিবনাথশান্ত্রী, দারকানাথ গান্তুলী, নগেন্দ্রনাথ চট্টোপাধ্যায় প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য। ভারতসভা (Indian Association) সমসাময়িককালের আর একটি প্রসিদ্ধ ঘটনা अवर हेशत छे
छित्राकारित मर्था स्वर्कनाथ अ आनन्त्रमांश्न हिल्लन अधान। জাতীয় আন্দোলন ও রাজনৈতিক উন্নতি ছিল ভারতসভার ব্রাহ্মসমাজ বিতীয়বার বিচ্ছিন্ন হইয়া পড়ায়, এই সময় হইতেই কেশবচন্দ্রের অক্তান্ত মহৎ কার্যের প্রতি অনেকে অবজ্ঞা প্রকাশ করিতে থাকেন এবং কেশবচন্দ্রের নিজের সমাজও তথন কিছুটা দুর্বল হইয়া পড়িয়াছিল, কেহ কেহ এইরূপ অভিমত প্রকাশ করিয়াছেন। কেশবচন্দ্র যাহা কিছু করেন, ইশ্বরের আদেশে করেন, এই কথা কুচবিহারের বিবাহের পর অনেকেই আর নির্বিচারে মানিয়া লইতে পারে নাই। ক্রমে কেশবচন্দ্রের বিরুদ্ধে জনমত প্রবল হইয়া উঠিল; কেশবচন্দ্র ইহা বুঝিতে পারিলেন। অবশেষে ১৮৭৯ এটিাবের টাউন্হল বক্তৃতায় (২২ জন্মারি) কেশবচন্দ্র তাঁহার আচরণের কৈফিয়ৎ দিলেন। এই দিনের বক্ততার বিষয় ছিল: Am I an inspired Prophet? এবং তাঁহার বহু প্রসিদ্ধ বক্ততার মধ্যে ইহা অক্তম। এইদিন ছই হাজার শ্রোতা উপস্থিত ছিলেন। সকলে অতি উৎস্থক অন্তঃকরণে, স্থির শান্তভাবে কেশবচন্দ্রের মুখে শুনিলেন: "I am a singular man, I am not as ordinary men are and I say this deliberately. I say this candidly. I am conscious of marked peculiarities in my faith and character... Am I a prophet? No. Am I a singular man? Yes. The whole of my life blood that is in me will dry up in a moment if I am cut off from my mission; I have no life apart from my Father's work...Would you have me reject God and

Providence and listen to your dictates in preference to this inspiration? Keshub Chandra Sen cannot do it, will not do it. I must do the Lord's will."

কেশবচন্দ্র তাহাই করিয়াছিলেন। তাঁহার জীবনের প্রত্যেকটি কর্ম,
প্রত্যেকটি চিন্তা এই সাক্ষ্যই বহন করে যে, তিনি আজীবন ঈশ্বরাদেশেই
চালিত হইয়াছিলেন। তারপর ব্রাহ্মধর্মকে সকল দেশের, সকল জাতির,
সকল সম্প্রদায়ের উপযোগী প্রগতিশীল ক্রমবিকাশোন্মুখী এক বিশ্বজনীন ধর্মে
পরিণত করিয়া, সকল প্রাচীন ধর্মের অন্তর্নিহিত সত্যের সমন্বয় ও সামঞ্জন্ত সাধন করিয়া কেশবচন্দ্র যেদিন (১৮৮১ খ্রীঃ) ব্রহ্মমন্দিরের বেদি হইতে
জগতে নবধর্ম—'নব বিধান' ঘোষণা করিলেন সেইদিন আমরা ব্রিলাম যে
কেশবচন্দ্র একজন অনন্সসাধারণ ব্যক্তি—singular মানুষ। ইতিহাসে এমন
মানুষের সাক্ষাৎ কদাচিৎ পাওয়া যায়।

১৮৮৪। ৮ই জান্থয়ারি। কেশবচন্দ্র দেনের মৃত্যু হইল।

জীবনবেদের উলাতা, অগ্নিমন্ত্রের সাধক কেশবচন্দ্রের জীবনবাাপী সাধন।
ইতিহাসের কোন্ গৃঢ় অভিপ্রায়কে সিদ্ধ করিল, মহাকাল তাহার বিচার করিবেন। কিন্তু আমরা যাহা প্রত্যক্ষ করিলাম তাহা এই যে, ব্রাহ্মধর্মকে তিনি একটি সমন্বরের ধর্মে ও সর্বজনীন ধর্মে পরিণত করিয়া গিয়াছেন। মানবজাতির নিয়তি যে পূর্ণতার পথে তাহাও তিনি নানাভাবে দেখাইয়া দিয়া গিয়াছেন। রামমোহন হইতে কেশবচন্দ্র—ব্রাহ্মসভা স্থাপনের কাল হইতে নববিধানের ঘোষণাকাল পর্যন্ত মাত্র অর্ধশতাব্দীকাল অতিক্রান্ত হইয়াছে এবং ইহারই মধ্যে ইতিহাসের একটি নিগৃঢ়তম এবং প্রয়োজনীয় সত্যের আবিদ্ধার সন্তব হইয়াছে। যে অসাধারণ প্রতিভা এই অসাধ্যসাধন করিল—খাহার ধর্মান্তরাগ ও নিদ্ধলঙ্ক চরিত্র একটি শতাব্দীর ইতিহাসের একাংশকে চিরদিনের জন্ম মহিমামণ্ডিত করিয়া গেল—সেই কেশবচন্দ্র সম্পর্কে মহর্ষির একটি কথাই আমাদের বার বার মনে পড়ে—"ব্রহ্মানদ্র তোকোনো অভাব রাখেন না।"

মাত্র প্রতাল্লিশ বছরের জীবনে একা কেশবচন্দ্র কত যে কাজ করিয়া গিয়াছেন এবং আরো কত বিষয়ের স্থচনাও তিনি করিয়া গিয়াছেন, তাহা ভাবিলে বিশ্বিত হইতে হয়। একটি পুস্তকে তাঁহার বৈপ্লবিক মনীষার সকল কথা আলোচনা করা অসম্ভব, আমি শুধু দিগ্দর্শন করিলাম। বাংলায় উনবিংশ শতান্দীর নবজাগরণের ইতিহাসে ধর্মনেতা, ধর্মোপদেষ্টা, স্বাধীন চিন্তার প্রবর্তক, সমাজ ও রাষ্ট্র-সংগঠক এবং সমাজদেবী হিসাবে যিনি শীর্ষস্থান অধিকার করিয়া আছেন সেই কেশবচন্দ্র সম্পর্কে আজ্ব নৃতন করিয়া আলোচনা করিবার দিন আসিয়াছে। মনীষী বিপিনচন্দ্র পাল যথার্থই বলিয়াছেন: "বিগত পঞ্চাশ বৎসর ধরিয়া বাঙালি যে স্বাধীনতা মন্ত্র সাধন করিয়া আসিয়াছে, বলিতে গেলে কেশবচন্দ্রই সেই মন্ত্রের একরূপ দীক্ষাগুরু। জাতীয় স্বাধীনতা জগতের সর্বত্রই ব্যক্তিগত স্বাধীনতার উপর প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। আমাদের বর্তমান রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতা প্রচেষ্টা যে পরিমাণে ব্যক্তিগত স্বাধীনতার আদর্শের প্রচেষ্টা লাভ করিয়াছে, সেই পরিমাণেই তাহা বিশুদ্ধ উদার এবং অপরাজের হইরাছে এবং হইতেছে। এই দিক দিয়া ভারতের বিশেষতঃ বাংলার বর্তমান স্বাধীনতা আন্দোলনের ইতিহাস আলোচনা করিলে ইহার মূলে একরূপ প্রথম শিক্ষা ও দীক্ষাগুরুরূপে কেশবচন্দ্রকে দেখিতে পাই।"

এই সত্যের আজ অন্থালন প্রয়োজন, তবেই উনবিংশ শতাবার ইতিহাসে কেশবচন্দ্রের স্থাননির্ণয় এবং তাঁহার বহুমুবী কর্মপ্রচেষ্টার সঠিক মূল্যায়ন সম্ভব হইবে। সাহিত্যে, সমাজসংস্কারে, ধর্মসংস্কারে, সমাজসেবায় এবং সর্বোপরি জাতির নৈতিক ও আধ্যাত্মিক জীবনের সংশ্বার-সাধনে এই একটি মান্থ্রের জীবনব্যাপী কর্মসাধনার সহিত পরিচিত হইবার দিন আজ আসিয়াছে। কেশবচন্দ্রের জীবনব্যাপী কর্ম ও চিন্তার মধ্যে কোনো ফাঁক ও ফাঁকি নাই, উহা যেন একথানি নিটোল গ্রানিট পাণর। বাঙালির সমাজজীবনকে, তাহার অধ্যাত্মজীবনকে তিনি যেন ন্তন গ্রিমা প্রদান করিয়া গিয়াছেন। সামঞ্জপ্র ও মিলন—synthesis and harmony—ইহাই কেশবচন্দ্র। ইতিহাসের স্বস্বরকে তিনি মান্থ্রের প্রাত্যহিক

জীবনের চেতনায় চিরকালের মতন স্থপ্রতিষ্ঠিত করিয়া গিয়াছেন।
সভ্যতার পথে মান্ন্যের ক্রমোত্তরণ নিয়তিনির্দিষ্ট, সম্প্রসারণ ও উন্নতি
তাঁহার অবশুস্তাবী নিয়তি। তাহার সেই ক্রমোত্তরণের পথকেই এক
ন্তন সত্যের ন্তন আলোকে উদ্রাসিত করিয়া দিয়া গিয়াছেন উনবিংশ
শতকের একটি মান্ন্য। আগামীকালের মান্ন্য যথন প্রশ্ন করিবে—কে
তিনি?

ইতিহাস সেদিন উত্তর দিবে—তিনি কেশবচন্দ্র সেন।



Coloctola.

16 February 18/4.

My sear lin

Jon Rs. 120 being the Maharuf Coman of Betlink's donation to the Sauscrit follege. To be grown to the best student of the mistitution who may fail to obtain a foremment beholasship. The amount should be awarded in the shape ga scholarship of 10 Rs. a month lenable for one year.

Shope you will knowly send a formal reight of the morning to the Maharely war, is Thatre Road, tomorrow positively.

সংস্কৃত কলেজের অধ্যক্ষকে লিখিত কেশবচন্দ্রের একধানি চিঠির প্রতিলিপি

## ॥ পরিশিষ্ট ॥

## কেশবচন্দ্রের 'জীবনবেদ'-প্রার্থনা

[কেশবচন্দ্রের 'জীবনবেদ' জীবনতন্ত্ব বিষয়ে একটি অপূর্ব গ্রন্থ। ভাব ও ভাষার দিক হইতে নিঃসন্দেহে ইহা বাংলা সাহিত্যের সম্পদ। হিন্দি, উর্ছ্ সংস্কৃত, তেলেগু, মারাঠি, ইংরেজি ও ফরাসী—এই কয়টি ভাষার বইটি অমুবাদিত হইরাছে। ১৮৮০ গ্রিটানে প্রথম প্রকাশিত হইবার পর হইতে ১৯৫৪ গ্রীষ্টান্দ পর্যন্ত বইটির আটটি সংস্করণ হইয়াছে। "সকল গ্রন্থ অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ গ্রন্থ জীবন। বিশ্বাসীর জীবন, সাধকের জীবন সর্বশ্রেষ্ঠ।"—এই মহান্ তন্ত্বই 'জীবনবেদ' গ্রন্থের প্রতিটি অধ্যায়ে ব্যক্ত হইয়াছে। এইখানে 'প্রার্থনা' শীর্ষক প্রথম অধ্যায়টির কিছু অংশ উদ্ধৃত হইল।]

আমার জীবনবেদের প্রথম কথা প্রার্থনা। যখন কেই সহায়তা করে নাই, যথন কোন ধর্মসমাজে সভারপে প্রবিপ্ত ইই নাই, ধর্মগুলি প্রচার করিয়া কোন একটা ধর্ম গ্রহণ করি নাই, সাধু বা সাধক শ্রেণীতে যাই নাই,—ধর্ম-জীবনের সেই উয়াকালে "প্রার্থনা কর, প্রার্থনা কর" এই ভাব, এই শব্দ হদমের ভিতরে উথিত হইল। ধর্ম কি, জানি না ও ধর্মসমাজ কোথায়, কেই দেখায় নাই; গুরু কে, কেই বলিয়া দেয় নাই; সন্ধট বিপদের পথে সঙ্গে লইতে কেই অগ্রসর হয় নাই—জীবনের সেই সময়ে আলোকের প্রথমাভাস স্বরূপ প্রার্থনা কর, প্রার্থনা ভিন্ন গতি নাই" এই শব্দ উচ্চারিত হইত। কেন, কিসের জন্ম প্রার্থনা করিব তাহাও সমাক্রপে বুঝিতাম না। তর্ক করিবারও সময় হয় নাই। কেন প্রার্থনা করি, জিজ্ঞাসা করিবার লোকও ছিল না। কে প্রার্থনা করিতে বলিল, তাহাও কোন লোককে জিজ্ঞাস। করিলাম না। ল্রান্ত হইতে পারি—এ সন্দেহও হইল না। প্রার্থনা করিলাম। ভিত্তিস্থাপনের সময় কে অট্টালিকার সৌল্র্য চিন্তা করে? কি রং দিব

বারান্দায়, তাহা কি মানুষ তথন ভাবে ? তথন্দকেবল অটলভাবে ভিত্তিই স্থাপন করিতে হয়।

"প্রার্থনা কর, বাঁচিবে; চরিত্র ভাল হইবে; যাহা কিছু অভাব, পাইবে"
—এই কথাই জীবনের পূর্বদিক হইতে পশ্চিমে, উত্তর দিক হইতে দক্ষিণে
প্রবাহিত হইত। এই ভাবনারই ভাবৃক হইয়াছিলাম; এই কর্মেরই কর্মী
হইয়াছিলাম। প্রার্থনা গুরু, অসহায় জনের অপার সহায়। এই একজনকেই
চিনিয়াছিলাম, একজনের সঙ্গেই আলাপ হইয়াছিল, আর কাহাকেও জানিতাম না। ধর্মবন্ধ কেহ ছিল না। আকাশের দিকে তাকাইতাম, কোন
বিধানের কোন কথা শুনিতাম না, কোন ধর্মতন্ত্র বুঝিতাম না। গির্জায় যাইব
কি মস্জিদে য়াইব, দেবালয়ে য়াইব কি বৌদ্দিগের দলে যোগ দিব,—
তাহার কিছুই ভাবিতাম না। প্রথমেই বেদ বেদান্ত, কোরাণ পুরাণ অপেক্ষা
শ্রেষ্ঠ যে প্রার্থনা, তাহাই অবলম্বন করিলাম।

আমি বিশ্বাসী; বিচার করি, আর বিশ্বাস করি। একবার বিশ্বাস করিলে আর টলি না। চক্ষু দ্বারা বিচার করিলাম। ইইয়াছে কি ?—বিচারের জন্য এই প্রশ্ন জিজ্ঞাসা করিলাম। "হইয়াছে—আরও চল"—এই উত্তর পাইলাম। সকালে একটি আর রাত্রিতে একটি, লিখিয়া প্রার্থনা সাধন করিতে লাগিলাম। ক্রমে উষা হইতে প্রাতঃকালে আসিলাম। ক্রমে বেলা হইতে লাগিল। চারিদিক আচ্ছয় ছিল অন্ধকারে, পরিষ্কৃত হইয়া পড়িল। পথ ঘাট, বাড়ি ঘর, সকল দেখা গেল। এই প্রার্থনা করিতে করিতে সিংহের বল, ঘর্জয় বল, অসীম বল লাভ করিতে লাগিলাম। দেখি, আর সে শরীর নাই, সে ভাব নাই। কি কথার বল! কি প্রতিজ্ঞার বল! বলিলেই হয়, প্রতিজ্ঞা করিলেই হয়! পাপকে ঘুদি দেখাইতাম আর প্রার্থনা করিতাম। সন্দেহ, অবিশ্বাস, পাপ, প্রলোভনকে ভয়ানক মূর্তি দেখাইতাম। প্রার্থনা করিব, বলিলেই সব ভয় পাইত।

যেমন আব্দার করিয়া বসিতাম ঠাকুরের পদতলে, কিছু লইতাম। কিছু পাইতে হইবে, কে দিবে? কোথায় যাইতে হইবে? কে পথ দেথাইবে? পাপকে কে দ্রীভূত করিবে? সকল বিষয়ই সহায় প্রার্থনা। তথন কেবলমাত্র প্রার্থনা-ধনই ছিল; তাহারই উপর কেবল নির্ভর করিতাম। স্থাপের প্রত্যাশা করিতাম প্রার্থনার নিকট। সাহায্য পাইতে হইলে প্রার্থনার আশ্রয় লইতাম। ''সবে ধন নীলমণি'' যেমন কথায় বলে, প্রার্থনা আমার তেমনই ছিল।

তোমাদের বন্ধ কেবল এই একটা পরম সহায় পাইয়াছিল। কি পুস্তক পড়িতে হইবে, কি আলোচনা করিতে হইবে, কার কাছে যাইতে হইবে,—কিছুই জানিতাম না। সে অবস্থায় না ফেলিলে এত বিশ্বাস বোধহয় প্রার্থনার উপর হইত না। কেহ কি ছু বলিলে চন্ধু বন্ধ করিয়া বলিতাম,—"প্রার্থনা! কোথার রহিলে? বিপদকালে কাছে এস।" আমি বাংলা ভাল জানিতাম না যে, ভাষাবন্ধ করিয়া প্রার্থনা করি। ভাব রাখিতে পারিতাম না। জানালার ধারে বসিয়া চন্ধু খুলিয়া একটি কথা বলিতাম। তাহাতেই আনন্দ ভারি। এক মিনিটে মহামূল্য রত্ন লাভ। রত্ন পাইয়া কাকে দিব, কার কাছে গিয়া বলিব, তথন এমনই করিয়া সময় গেল। এই জন্মই প্রার্থনাকে এত ভালবাসি। তোমরা যেমন বন্ধু, প্রার্থনা আবার তদপেক্ষা বন্ধু। যদিও অদ্শু, তথাপি তাঁহাকে আমি বন্ধু বলিয়াই জানি। বোধহয় এথানকার সকল লোক অপেক্ষা আমি অধিক ঋণে প্রার্থনার কাছে আবন্ধ আছি; কেন না, এমন সময় ছিল যখন আমার প্রার্থনা ব্যতীত আর কেহই ছিল না।

আমি জানিতাম, প্রার্থনা করিলেই শোনা যায়। আদেশের মত এইরপ প্রথম হইতেই হৃদয়ে নিহিত আছে। কি ধর্ম লইব, প্রার্থনা তাহার উত্তর দিতেন। অফিসের কাজ ছাড়িব কি, ধর্মপ্রচারক হইব কি, প্রার্থনাই তাহা বিলয়া দিতেন। স্ত্রীর সহিত কিরপ সম্পর্ক রাখিব, প্রার্থনা তাহা নিধারণ করিতেন। টাকার সহিত কি সংশ্রব, প্রার্থনাই তাহার ব্যবস্থা করিতেন। আদেশের মত বড় তখন ভাবিতাম না। প্রার্থনা করিলে উত্তর পাওয়া যায়, দেখিতে চাহিলে দেখা যায়, শুনিতে চাহিলে শোনা যায়,—এই জানিতাম। ব্রিজ এমনই পরিজার হইল প্রার্থনা করিয়া, যেন দশ বৎসর বিভালয়ে স্তায়শাস্ত্র, বিজ্ঞানশাস্ত্র, কঠোর শাস্ত্র সকল অধ্যয়ন করিয়া আদিলাম। আমাকে দশ্র বিললেন,—''তোর বইও নাই, কিছুই নাই, তুই কেবল প্রার্থনাই কয়্।'' প্রার্থনা করিয়া আদেশের জন্ম প্রতীক্ষা করিতাম। কই, কাজ ছাড়িব কি না, বলিলে না ? উহা কিরপে হইবে, জানাইয়া দিলে না ?

কেবল এইরূপ করিতাম, ক্রমে ব্রাহ্মসমাজে যোগ দিলাম, সাধক হইলাম, প্রচারক হইলাম, উপদেশ দিতে আরম্ভ করিলাম,—সব হইল। প্রার্থনা মানি বলিয়াই, জীবন যাহা, তাহা। প্রার্থনা মানি বলিয়াই বন্ধুদিগের অবস্থা মন্দ দেখিতেছি।

প্রার্থনা সম্বন্ধে প্রবঞ্চনা আমাদের মণ্ডলী হইতে দূর করা আবশ্যক। যে প্রার্থনা করিয়া আদেশের জন্ম অপেক্ষা করে না,—সে প্রবঞ্চক। যার উপরে ভিতরে সমান নয়, যে বহুভাষী হয়, মনটা সে স্বস্ময় ঠিক রাখে না,—সে প্রবঞ্চক। প্রার্থনার অবস্থা বড় কঠিন অবস্থা। যে বহুভাষার স্রোতে চলিয়া যায়—সে প্রবঞ্চক। সকালে প্রার্থনার সময় কি বলিয়াছে, বৈকালে মনে নাই; রবিবারে কি বলিয়াছে, মন্দলবারে জিজ্ঞাসা করিলে আর বলিতে পারে না, — সে প্রবঞ্চক। ধন মানের জন্ত, সংসারের জন্ত, কিম্বা চৌদ আনা ধর্ম আর হুই আনা সংসারের জন্ত, অথবা সাড়ে পনের আনা পারত্রিক স্কাতি আরু আধ আনা সংসারের জন্ত যে কামনা করে, প্রার্থনা সম্বন্ধে সে প্রবঞ্চ । পরীক্ষাতে শিধিয়াছি,—একটী পয়সা সংসারের জন্ম যে চাহিবে, তার সমন্ত প্রার্থনা বিফল হইবে; এই জন্ম প্রার্থনা বিমল রাখিবে। শেষে हेश्लाक, भत्रलाक, ममछ भृषितीत अधिकाती श्हेरत। এक, घ्हे, जिन, চার, ঠিক দিয়া তেরিজ ক্ষিয়া যেমন অভ্রান্তরূপে কি হইল বলা যায়,— প্রার্থনার সত্যও তেমনি করিয়া বোঝান যায়। বন্ধুদিগকে এই জন্ম কেবল প্রার্থনা করিতে বলি। সকলেই স্ত্রী-পুত্র অপেক্ষা প্রিয় জানিয়া, ধর্ম-গ্রন্থ জানিয়া, ধর্ম ও সংসারের সম্বন্ধে সার বস্তু জানিয়া এই প্রার্থনাকে ষেন আদর করেন ।\*

<sup>\*</sup> ২৩শে জুলাই, ১৮৮২ গ্রীষ্টাব্দে ভারতবর্ষীয় ব্রহ্মমন্দিরে বিবৃত।

## ॥ গ্ৰন্থ নির্দেশিক।॥

| >1    | জীবনবেদ—কেশবচন্দ্র সেন                                       |
|-------|--------------------------------------------------------------|
| ٦ ا   | সঙ্গভ— ঐ                                                     |
| 01    | নবসংহিতা— ঐ                                                  |
| 8     | প্রার্থনা— ত্র                                               |
| 1 3   | আচার্যের উপদেশ—ঐ                                             |
| 91    | সাধু সমাগম— व                                                |
| 91    | পত্ৰাবলী—                                                    |
| 41    | আচার্য কেশবচন্দ্র—গৌরগোবিন্দ উপাধ্যায়                       |
| 21    | কেশ্ব-চরিত্ত—চিরঞ্জীব শর্মা                                  |
| 001   | মহর্ষি দেক্রেনাথের আত্মজীবনীর পরিশিষ্ট—প্রিয়নাথ শাস্ত্রী    |
| 1 60  | আত্মচরিত—রাজনারায়ণ বস্থ                                     |
| 1 50  | আত্মচরিত—শিবনাথ শাস্ত্রী                                     |
| 100   | অতীতের ব্রাক্ষসমাজ—-ত্রৈলোক্যনাথ দেব                         |
| 1 8 6 | ব্রহ্মানন্দ কেশবচন্দ্র সেন—গিরিশচন্দ্র নাগ                   |
| 1 30  | কেশবচন্দ্র ও বঙ্গসাহিত্য—যোগেল্রনাথ গুপ্ত                    |
| 100   | ধর্মতত্ত্ব, স্থলভদ্যাচার ও Indian Mirror                     |
| 1 60  | Keshab Chandra Sen-Protap Chandra Mazumder                   |
| १८।   | Biography of a New Faith—P. K. Sen                           |
| 16    | Autobiography of Maharshi Devendra Nath                      |
| 0     | —S. N. Tagore                                                |
| 0 [   | Autobiography of an Indian Princess                          |
| > 1   | —Maharani Sunity Deve<br>Brahmananda Keshav—Prem Sunder Basu |
| ١ ١   | Lectures in India—Keshab Chandra Sen                         |
| 01    | Lectures in England— do                                      |
| 8     | Nine Letters on Educational Measures—do                      |
|       |                                                              |

"সামঞ্জ ও মিলনই কেশবচন্দ্রের জীবন। কেশবচরিত্র মহাসাগরের ক্যায় প্রশান্ত এবং গন্তীর। বিচিত্রভায় ইহা অন্পম। সেই মহাজীবনের কমনীয় স্পিশ্ধ রশ্মি পুরুষান্তক্রমে দেশ-দেশান্তরে বিকীর্ণ হইয়া পড়িবে। কেশবের সঞ্চিত ধর্ম-সম্পত্তি এখন পৃথিবী মনের সাধে উপভোগ করুক। ধক্ত বলদেশ! যে সে এমন লোকগুরু ধর্মাচার্যকে বক্ষে ধরিয়াছিল। ধক্ত উনবিংশ শতান্দী। যে সে এমন পবিত্র সন্তানকে দেখিল।"

Smithillathet situation

—চিরঞ্জীব শর্মা



চার টাকা পঞ্চাশ নঃ পঃ